
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 4

Artikel: Leiden und Tod, ein Weg zur Lebensfülle : Jesu Osterpredigt an die
Emmausjünger

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leiden und Tod, ein Weg zur Lebensfülle
Jesu Osterpredigt an die Emmausjünger

P. Anselm Bütler

In jedem Predigt-Lehrbuch findet der
angehende Verkünder des Wortes Gottes folgende

Grundregel: Der Prediger muss um die
Fragen, Probleme, Schwierigkeiten, Nöte
und Sorgen seiner Zuhörer wissen. Er muss
sich in ihre Lage versetzen können. Nur dann
kann er das Wort Gottes so verkünden, dass

es die Zuhörer «trifft». - In einmalig beispielhafter

Weise hat Jesus diese Regel angewendet
in seiner «Osterpredigt» an die Emmausjünger.

1. Die Notsituation der Emmausjünger

Am Ostermorgen hatten zwei Jünger Jesu,
die ihm in seinem Leben Glauben geschenkt
hatten, ihm vertraut und ihre ganze Hoffnung

auf ihn gesetzt hatten, Jerusalem
verlassen, um in ihren Wohnort, nach Hause
zurückzukehren. Sie waren enttäuscht und
niedergeschlagen, wie es nur Menschen sein
können, denen ihre einzige, grosse
Lebenshoffnung brutal zerstört worden ist. Die
beidenJünger hatten auch eine grosse, ja einzigartige

Lebenshoffnung gehabt: Jesus von
Nazaret. Auf ihn hatten sie ihre ganze
Zukunft gesetzt, in ihm hatten sie den grossen
Retter und Befreier gesehen. «Er war ein
Prophet, mächtig in Wort und Tat vor Gott und
dem ganze Volk Wir hatten gehofft, dass

er es sei, der Israel erlösen werde» (Lk
24,19.21).
Wenn die beiden Jünger von Erlösung
sprachen, dann hatten sie davon eine ganz
konkrete Vorstellung. Zuerst erwarteten sie eine
«politische Erlösung». Schon allzu lange war
das ausgewählte Volk von fremder Herrschaft
geknechtet, jetzt lag schonjahrzehnte lang die

drückende Hand der römischen Herrschaft
auf Volk und Land. Wie andere Juden sehnten

sich die Emmausjünger danach, frei zu
sein. Als sie Jesus kennengelernt hatten,
erwachte in ihnen die Hoffnung, dass dieser
Mann aus Nazaret ihnen die Freiheit geben
könnte, auf die sie so lange schon warteten.
Allerdings, diese Erwartung von Freiheit war
für die Jünger nur ein vordergründiger
Aspekt. Im tiefsten erwarteten sie die grosse
Erlösung, die seit Jahrhunderten von den
Propheten verheissen worden war. Die politische

Befreiung war nur eine Voraussetzung
für diese grosse, allumfassende Befreiung.
Diese allumfassende Befreiung würde
dadurch ihren Anfang nehmen, dass das alte
Zwölf-Stämme-Volk wiederhergestellt würde;

dass dieses Zwölf-Stämme-Volk eine
solch ideale Gesellschaft und Gemeinschaft
bilden würde, wie die Propheten sie im Auftrag

Gottes vorgezeichnet hatten: Eine
Gesellschaft, die ganz geprägt war vom Frieden
im allumfassenden Sinn: Frieden zwischen
den zwölf Stämmen, Frieden zwischen den
verschiedenen Schichten und Gruppen
innerhalb des Zwölf-Stämme-Volkes, Frieden
zwischen den einzelnen Angehörigen dieses

Volkes, ein Friede, der auch in die Natur
ausstrahlen würde, ein Friedensvolk, das für
die andern Völker so attraktiv wirkte, dass sie
sich spontan diesem Volk anschlössen. Das
alles würde Jahwe, ihr Gott, wirken, indem
er den grossen Frieden schenkt zwischen ihm
und seinem Volk. Und dies würde verwirklicht

werden durch den Messias, durch den
Gott seine grosse Friedensherrschaft, sein
Friedensreich, seine Gottesherrschaft
Wirklichkeit werden liess.



Das war die grosse Hoffnung, von welcher
die Emmausjünger getragen waren. Aber
diese Hoffnung war ihnen durch die Hinrichtung

dieses Jesus von Nazaret brutal und
endgültig zerschlagen worden. Es gehörte ja
zur tiefsten Glaubensüberzeugung Israels:
Wer am Holze stirbt, der ist von Gott
verflucht und verworfen. Jesus von Nazaret war
also nicht der Messias Jahwes, für den sie ihn
gehalten hatten, nicht der Auserwählte, ja
der innigstgeliebte Sohn Gottes, er war im
Gegenteil ein von Gott Verfluchter und Ver-
stossener.
Dass ihre grosse Erwartung und Lebenshoffnung

so brutal zerschlagen worden war, das
erfüllte sie mit grosser Traurigkeit. «Wieder
einmal war ihnen die Sinnlosigkeit ihres
Lebens deutlich vor Augen geführt worden.
Einen Hauch davon, dass ihr eigenes Leben
einmal vergehen wird, hatten sie schon
gespürt. Deshalb gingen sie niedergedrückt
nach Hause. Nicht nur ihr Abenteuer mit
Jesus war zu Ende, auch alles andere würde
doch zu nichts führen.» (H. Nouwen)

2. Jesu tröstende Osterpredigt

Unerkannt, so schreibt Lukas, gesellte sich
Jesus diesen beiden Jüngern bei. Mit tiefster
Anteilnahme fragte er nach ihrem Schmerz
und hörte ihrer Klage mit innigster
Ergriffenheit zu. Er lässt sie ihren Schmerz voll
aussprechen, unterbricht sie nicht, lässt sie

ihren grossen Glaubenszweifel an Jesus als
Messias aussprechen: «Doch unsere Hohenpriester

und Führer haben ihn zum Tod
verurteilt und ans Kreuz schlagen lassen» (Lk
24, 20). Das ist die tiefste Not, von der die
Jünger erfüllt sind. Wenn Jesus irgendein
anderes Schicksal getroffen hätte, dann hätten
sie den Glauben an ihn als Messias nicht so
total aufgeben müssen. Aber gerade in dieser
schimpflichsten Todesart, dem Tod am
Kreuzesholz, hatte Jahwe sich eindeutig von
diesem Jesus aus Nazaret distanziert und ihn
verworfen.
Nachdem die Jünger ihm ihren ganzen
Seelenschmerz geklagt, ihr ganzes Herz mit all
dem Leid ausgeschüttet hatten, beginnt nun
Jesus mit seiner tröstenden Osterpredigt:
«Begreift ihr denn nicht? Wie schwer fällt es

euch, alles zu glauben, was die Propheten
gesagt haben. Musste nicht der Messias das
alles erleiden, um so in seine Herrlichkeit zu
gelangen?» (Lk 24,25-26). Und nun legt er
ihnen im einzelnen dar, was in der ganzen
Schrift über ihn, den Messias, geschrieben
steht. Zwei Kernaussagen der «Schrift», dem
Alten Testament, macht Jesus den Emmaus-
jüngern verständlich: Der Messias musste all
das erleiden; Weil er das alles erleiden musste,

war das der einzige Weg zur Herrlichkeit.

Der Messias musste all das erleiden

Dass der Messias all das erleiden musste, war
nicht nur für die Emmausjünger etwas total
Unverständliches, ja Widersinniges. Auch
uns macht das Mühe und Schwierigkeiten. Es

geht daraum, dieses «musste» richtig zu
verstehen.

Was Lukas hier Jesus predigen lässt, ist eine

ganz bestimmte Interpretation des Todes
Jesu. Wir können diese Interpretation
bezeichnen als: Die Erfüllung des göttlichen
Planes gemäss der Schrift. Daneben gibt es

im Neuen Testament noch andere
Interpretationen: Der verherrlichte Martyrerprophet;
Jesu Tod als Sühnetod.
Wie ist nun dieses «musste» richtig zu verstehen?

Falsch wäre es, wenn wir dieses «musste»

als ein blindes Verhängnis verstehen würden.

Richtig verstanden besagt das «musste»:

es geht um die Verwirklichung des Willens

Gottes. Der Wille Gottes aber war nicht
direkt unmittelbar der Tod Jesu am Kreuz,
sondern die Verwirklichung seines Heilsplanes:

die Aufrichtung der Gottesherrschaft
unter dem Volk Israel und von daher dann
unter allen Völkern. Jesus hat diesen Auftrag
des Vaters kompromisslos zu erfüllen sich
bemüht. Dabei stiess er aber auf sündige
Menschen, die durch Jesu Wirken sich angegriffen,

in ihrem Glauben gefährdet fühlten. Er
stiess auf den Widerstand «verstockter» Herzen.

Das gleiche geschah schon immer in
früheren Jahrhunderten den Propheten. Jesus
hatte vor seinem Tod schon auf diese bittere
Tatsache hingewiesen: «Weh euch, ihr Pharisäer

und Schriftgelehrten, ihr Heuchler! Ihr
errichtet den Propheten Grabstätten und



91

schmückt die Denkmäler der Gerechten und
sagt dabei: Wenn wir in den Tagen unsrer
Väter gelebt hätten, wären wir nicht wie sie

am Tod der Propheten schuldig geworden.
Damit bestätigt ihr selbst, dass ihr die Söhne
der Prophetenmörder seid Jerusalem,
Jerusalem, du tötest die Propheten und
steinigst die Boten, die zu dir gesandt sind. Wie
oft wollte ich deine Kinder um mich
sammeln, so wie eine Henne ihre Küken unter
ihre Flügel nimmt; aber ihr habt nicht
gewollt» (Mt 23, 29-32. 37).
Das «musste» ist also bedingt durch eine
unverständliche Verstocktheit der Herzen. Jesus
stiess auf diese Verstocktheit, liess sich aber
dadurch nicht abbringen von seinem Auftrag,

den der Vater ihm gegeben hatte. Dieser

Zusammenstoss der Treue Jesu zur
Sendung des Vaters mit dem Unverständnis und
der Verstocktheit der Herzen brachte Jesus
ans Kreuz. Das «musste» wurzelte also nicht

im Willen und Plan Gottes, sondern in der
Verstocktheit der Menschen. Aber auch diese
Verstocktheit konnte Gott nicht daran
hindern, seinen Heilsplan durch diesenJesus aus
Nazaret zu verwirklichen, zu verwirklichen
in «umstürzender» Weise: Was bis jetzt
Zeichen der Verwerfung durch Gott gewesen
war: der Tod am Holz, ist jetzt zum Zeichen
der Erwählung und Annahme geworden:
Diesen gekreuzigten Jesus hat Gott erweckt
und ihn erhöht zu seiner Rechten, das heisst,
ihm Anteil gegeben an seiner Macht und
Herrlichkeit. Darauf geht Jesus im zweiten
Punkt ein:

All das erleiden,
um zur Herrlichkeit einzugehen

Auch hier stürzt Jesu eine Grundüberzeugung

Israels auf den Kopf. Aufgrund seiner
Geschichte gestaltet Israel seinen Glauben an



Gott als eine «Sieges- und Erfolgstheologie».
«Der Auszug aus Ägypten, die Befreiung aus
dem Sklavenhaus, der Durchgang durch das
Rote Meer, die Landnahme sind für Israel.
Zeichen: Sie sprechen von der Macht und der
HerrlichkeitJahwes, der Einlösung seiner
Zusage: <Ich bin da>. In der späteren Geschichte
Israels wiederholt sich dieses Modell: Israels
Kriege sind Kriege Jahwes, sind heilige Kriege,

Jahwe ist Israels Banner. Jahwe befehligt
seine Krieger, die durch ihn geheiligt sind.
Jahwe, der Israel den Sieg schenkt, erweist
sich dadurch als der Stärkste und Mächtigste
unter den Göttern» (H. Fries).
Jesu Schicksal und die Deutung, die Jesus
seinem Schicksal gibt, stellen diese Siegesund

Erfolgstheologie auf den Kopf. «Die
Verbindung von Krieg und Sieg als Zeichen
der Offenbarung Gottes ist völlig verlassen
und in das Widersprüchliche der Anwesenheit

Gottes in der Ohnmacht, im Leiden, im
Kreuz verwandelt. Die <Theologie des

Triumphes> in der Gestalt von Sieg, Macht
und Erfolg ist durch die Theologie des Kreuzes

aufgehoben und ausser Kraft gesetzt
Dadurch ist eine völlig neue Perspektive

geschaffen. Leiden, Ohnmacht und Tod werden

zu Zeichen der Anwesenheit Gottes.
Diese Widersprüchlichkeit ist vom Glauben
getragen: Wenn Gott Gott ist, die alles
bestimmende Wirklichkeit, dann können
Leiden und Tod für ihn keine Grenzen sein.
Dann werden in der Torheit und Ohnmacht
des Kreuzes die Weisheit und die Macht
Gottes erkennbar, die eine Macht der Liebe
ist» (H. Fries).

Wirkung der Predigt Jesu
auf die Emmausjünger

Mit seinen Darlegungen über das Schicksal
Jesu: er musste das erleiden, um in die
Herrlichkeit einzugehen, geht Jesus ernsthaft auf
die Not der Emmausjünger ein. Er wählt
nicht den fadenscheinigen Ausweg, die dem
Tod und der Vergänglichkeit des Menschen
ihr tragisches Gewicht nimmt. Jesus nimmt
auch ihre Sehnsucht nach Befreiung ernst.
«Jesus sagt den Emmausjüngern, dass dieser
Jesus, auf den sie alle Hoffnung gesetzt hatten

und der tatsächlich tot und begraben ist,

dass dieserJesus lebt. Er sagt ihnen, dass Tod
und Verwesung für den Jesus, den sie
bewundert haben, zum Weg in die Freiheit
wurden. Und er sagt ihnen dies in einer Weise,

die sie im Innersten spüren lässt, dass Jesu
Weg auch ihr Weg werden kann. «Während
Jesus mit ihnen sprach, erfuhren sie etwas
Neues in ihrem Herzen. Es war, als brenne in
ihrem Herzen ein Feuer, das nicht von aussen,

sondern aus dem Innern kam. Jesus hatte

in ihnen etwas entfacht, für das sie keine
Worte fanden; doch es war so wirklich und
stärker als ihre Niedergeschlagenheit; denn
Jesus hatte ihnen etwas Neues gesagt: Die
tragischste, schmerzlichste, verzweifeltste
Situation kann ein Weg in die Freiheit
werden, nach der ihr euch so sehr sehnt» (H.
Nouwen).

3. Jesu Osterpredigt und wir

Seit bald 2000 Jahren verkünden glaubende
Christen die Frohbotschaft vom Sieg des

Kreuzes, von der Anwesenheit Gottes gerade
im Leiden. Und doch, wir verhalten uns
tatsächlich im Leben so, wie die Jünger von Em-
maus sich gegenüber Leid, Tod, Niederlage
vorJesu Osterpredigt verhalten hatten. Gerade

heute wird ja der Tod in der Öffentlichkeit

unsichtbar gemacht. «In unserer westlichen

Welt wird der Tod negiert, schamhaft
unter einem Schleier verborgen, an den Rand
des Lebens gedrängt: Die Menschen sterben
immer häufiger im Krankenhaus oder Altersheim,

fern von zu Hause. Die Totenwache
im Kreis der Familie verschwindet ebenso
wie der Leichenzug. Angehörige tragen keine
Trauerkleider mehr Dem Tod und seinen
Toten wird die radikale Infragestellung, die
sie nach sich ziehen, abgesprochen; oder
man versucht, den durch sie verursachten
Verlust einfach zu ersetzen» (B. Lauret).

Gewiss, es ist eine ganz spontane, normale
menschliche Reaktion, gegenüber dem Tod
und allem, was zum Tod führt: Schmerz,
Krankheit, Krieg, Unterdrückung, Armut,
Hunger usw. auf Distanz zu gehen. «Jesus

hingegen lässt uns das menschliche Leben
von einer anderen Seite sehen, einer Seite,
die unser normaler Menschenverstand nicht
mehr fassen kann. Er beleuchtet unsere Exi-



Stenz aus seiner eigenen Erfahrung heraus
und macht deutlich, dass das Leben stärker
und grösser ist als Tod und Verfall» (H. Nou-
wen).
Eine solche Einstellung zu Leiden und Tod
ist nicht mit dem Verstand zu erfassen,
sondern nur mit dem Herzen zu verstehen. Jesus
bewirkte in den Emmausjüngern dieses innere

neue Verstehen eines Lebens in Leid und
Not. Dieses gab ihnen eine ganz neue
Freiheit, eine innere Freiheit, von der sie vorher
keine Ahnung hatten. Auch heute leben
Menschen in Not aus einer inneren Freiheit
heraus, die ihrem Leben mitten im Leid eine
tiefe innere Freude schenkt. Europäische
Christen, die mit den ärmsten Menschen in
lateinamerikanischen Basisgemeinden
zusammentreffen, bezeugen übereinstimmend,

welche innere Freiheit und Freude
diese Menschen ausstrahlen.

H. Nouwen berichtet von einer solchen
Erfahrung: «In einem kleinen Dorf, injalaga,
Nicaragua, sprach ich einmal mit Frauen,
deren Männer oder Söhne auf grausame Weise

von den Contras ermordet worden waren,
die ihr Dorf immer wieder von Honduras aus
überfielen. Diese Frauen wussten nur zu

gut, dass die Contras von den USA unterstützt

wurden. Und doch war weder Hass
noch Rachsucht bei ihnen zu spüren Ich
spürte ihre tiefe Freiheit, die ihnen bei aller
Unterdrückung niemand nehmen konnte.
Ihr Herz war frei geblieben, und ihre
unbeschreiblichen Leiden hatten ihren Geist nicht
gebrochen.»
Die Berichte über Märtyrer in den ersten
christlichen Jahrhunderten sprechen immer
wieder von dieser Freiheit und diesem in-
nern Glück. Hier zeigt sich die eigentliche
Ostergabe des Auferstandenen: der Geist,
den er weiter schenkt, der Geist, der ihn
lebendig machte und der überall als

lebensspendender Geist wirkt. Auch in uns will der
Geist Jesu diese neue Einstellung zu Leiden
und Tod lebendig werden lassen: Leiden und
Tod nicht als Weg zur Vernichtung, sondern
als Weg zur wahren Fülle des Lebens. Ostern
und die Osterzeit rufen uns auf, um diesen
Geist zu bitten, zu bitten um die Gabe des

Geistes, die uns fähig macht, Leiden und
Not nicht in «natürlich-menschlich-normaler»

Haltung gegenüberzustehen, sondern
aus tiefem Glauben heraus sie als Weg zur
Herrlichkeit anzunehmen.

93


	Leiden und Tod, ein Weg zur Lebensfülle : Jesu Osterpredigt an die Emmausjünger

