
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 2

Artikel: "Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur
Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 2

Autor: Puzicha, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen»
(Mt 25, 35) 2

Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche
Michaela Puzicha OSB

4. Von der Aufnahme zur Annahme
Auch wenn sich jemand zur Aufnahme der
Fremden bereiterklärt, ist damit noch nicht
das Letzte ausgesagt. Mehr noch als um die
Notwendigkeit der Beherbergung wissen die
Väter um die Bedeutung der rechten inneren
Haltung. Es ist keineswegs unwichtig, wie
die Fremden aufgenommen werden: aus
kaltem Pflichtgefühl oder in der Gesinnung
Jesu Christi. So fragt Gregor v. Nazianz:
«Sollen wir nicht endlich einmal zur Besinnung

kommen? Wollen wir nicht unsere
Gefühllosigkeit - um nicht zu sagen: unsere
Herzlosigkeit - ablegen? Wollen wir nicht
ernstlich erwägen, was es um den Menschen
ist? Hast du keine grosse Gabe, dann zeige

guten Willen! Hast du nichts, dann
schenke deine Tränen! Barmherzigkeit, die
von Herzen kommt, ist eine grosse Beruhigung

für den, der im Unglück ist. Aufrichtiges

Mitleid ist eine grosse Erleichterung im
Elend» (Sermo 14, 19. 28).
Zwar stösst schon die Aufnahme im eigenen
Haus auf nahezu unüberwindliche
Schwierigkeiten, aber das weitaus grössere Problem
scheint die ablehnende Haltung gegenüber
den Fremden gewesen zu sein. Allzu häufig
und nachdrücklich sind die Mahnungen, sie

gütig aufzunehmen. Oft konstatieren die
Prediger Verachtung, Herablassung und Kälte

den Fremden gegenüber: «Verachtet
daher die Fremden nicht, damit nicht Er selbst
es ist, dem ihr die Gastfreundschaft verweigert»,

mahnt Caesarius v. Arles (Sermo
83, 4). Ja, Gregor v. Nyssa spricht sogar von
einem «Hass auf die Armen» (Rede «Von der
Liebe zu den Armen» I). Viele sind es, «die
überheblich sind und die aufgenommenen

Fremden verachten» und sie «mit Arroganz»
behandeln (Joh. Chrysost., Homilien zur
Genesis 41,6). In einem einprägsamen
lateinischen Wortspiel, das Caesarius formuliert,
drückt sich diese Abneigung deutlich aus:
den Fremden wie einen Feind aufnehmen
(hospitem velut hostem; Sermo 83,4). In
diesem Fall ist es besser, den Fremden erst
gar nicht aufzunehmen: «Dies alles muss
jemand haben, der die Fremden aufnimmt:
Eifer, Freundlichkeit, Grosszügigkeit; denn
der Fremde schämt sich und errötet, wenn
der Gastgeber keine Freude zeigt, und er
schleicht sich davon wie ein Geächteter. Und
darum ist eine solche Gastfreundschaft
schlimmer, als wenn er überhaupt nicht
aufgenommen wird» (Joh. Chrysost., Kommentar

zur Apostelgeschichte 45, 4).
Die Mahnung an die Gemeindemitglieder,
die Fremden im Geist Jesu Christi aufzunehmen

und ihnen nicht mit eisiger Verachtung
zu begegnen, dokumentiert das Bemühen
der Väter um Akzeptierung der Fremden. Es

ist ihr Anliegen, die Bereitschaft der Gläubigen

dafür zu wecken, sich den Fremden voll
Güte und Freundlichkeit zuzuwenden. Die
Gastfreundschaft an den Unbekannten soll -
so mahnen die Väter immer wieder - gern,
schnell, voll Bereitwilligkeit, mit grosser
Freude, mit Eifer und Menschenfreundlichkeit,

vor allem aber in Liebe geschehen. Erst
dann kann davon gesprochen werden, dass

die Weisung Jesu wirklich gelebt wird. «Die
Barmherzigkeit duldet keinen Aufschub.
<Brich dem Hungrigen dein Brot, führe die
armen Obdachlosen in dein Haus> (Jes 58, 7),
und zwar mit Bereitwilligkeit! Denn es

heisst: <Wer sich erbarmt, tue es mit Freude>



(Rom 12,8). Durch die Bereitwilligkeit
verdoppelt sich der Wert deiner Wohltat. Denn
was mit Bitterkeit und gezwungen geschieht,
entbehrt der Freundlichkeit und Gefälligkeit.

Wohltaten sollen Freude und nicht
Tränen hervorrufen. <Wenn du> - wie es

heisst - <die Fesseln wegnimmst> (Jes 58,6)
und nicht wählerisch bist, d.h. nicht kleinlich

und empfindlich, nicht zögernd und
mürrisch, was wirst du ernten? Grosses und
Wunderbares!» (Gregor v. Nazianz, Sermo
14,38).
Ein wichtiges Kriterium der Annahme ist das
Abrücken vom Urteilen nach dem Augenschein.

Ein Ansehen der Person im Sinn
eines «Würdigkeitsprinzips», wie es die Stoa
durchaus kennt, darf es für die Christen
nicht geben. Auf der Grundlage des Neuen
Testaments (vgl. z. B. Eph 6, 9) stellt sich die
Alte Kirche auf den Standpunkt, dass jedem
geholfen werden muss, ohne soziale, ethische

oder spirituelle Massstäbe zu berücksichtigen.

«Schau nicht darauf, dass die Heiligen
(hier: die Fremden), die bei dir einkehren,
dem Äusseren nach armselig und unscheinbar

sind - sie sind tatsächlich oft in Lumpen
gehüllte Bettler -, sondern bedenke jenes
Herrenwort: <Was ihr einem dieser Geringsten

getan habt, das habt ihr mir getan> (Mt
25,40) Wenn du den Fremden nicht
gleichsam wie Christus aufnimmst, dann
nimm ihn besser gar nicht auf» (Johannes
Chrysostomus, Homilien zum Römerbrief
30,4).
Natürlich gibt es hier Einwände von Seiten
der Gemeindemitglieder: Wenn aber der
Ankömmling ein Betrüger ist, wenn er es

nicht wert ist, dass er aufgenommen wird,
wenn wir seiner Gesinnung, seiner
Frömmigkeit, seines Anstandes nicht sicher sein
können? In ihren Predigten nehmen die Väter

diese Fragen ihrer Gläubigen auf. Mit der
ihm eigenen Radikalität gibt Johannes
Chrysostomus die Antwort, es sei besser, seine

Wohltätigkeit einmal an einen Betrüger zu
verschwenden, als dass durch übergrosse
Vorsicht einem wirklich Bedürftigen nicht geholfen

würde. «Denn gesetzt der Fall, derjenige,

der sich an uns wendet, ist ein Betrüger:
du bist nicht verpflichtet, das auszuklügeln»
(Homilien zum Philipperbrief 1,5). Schon

gar nicht bietet sich die Frömmigeit eines
Menschen als Massstab für das Vertrauen an,
d. h. der Mangel an feststellbaren
Frömmigkeitsbezeugungen gibt nicht das Recht,
jemanden auszuschliessen. Wohl aus Erfahrung

stellt wiederum Johannes Chrysostomus
nüchtern fest, dass nichts so trügerisch ist,
wie «die schwer zu durchschauende Maske

grosser Frömmigkeit», so dass die Gläubigen
gut daran tun, auch die «scheinbar
Nichtfrommen» aufzunehmen (ebd.).

5. «Ich war fremd ...»
Es bleibt aber eine Frage: Welchen Grund
geben die Väter für die Aufnahme der Fremden

an?
Selbstverständlich gehr es um die Verwirklichung

der Weisung Jesu Christi zur
Nächstenliebe. Der eigentliche neutestamentliche
Anstoss liegt aber für die Alte Kirche in der
Perikope vom Endgericht Mt 25,31-46 mit
den hier wichtigen Versen: «Ich war fremd,
und ihr habt mich aufgenommen Was
ihr für einen meiner geringsten Brüder getan
habt, das habt ihr mir getan» (W. 35. 40).
Viele hundert Male findet sich diese Schriftstelle

in direkten oder indirekten Zitaten, in
Anklängen und Anspielungen in der
Überlieferung der ersten Jahrhunderte.
Christus selber tritt für die Notleidenden
ein, ja, er identifiziert sich mit ihnen. In
zahllosen Variationen wiederholen die Väter
diesen Gedanken. Augustinus spricht für
viele, wenn er in einer Auslegung zu Mt
25, 31-46 sagt: «Von Zeit zu Zeit habe ich zu
euch über den Text der Hl. Schrift gesprochen,

der auf mich den tiefsten Eindruck
gemacht hat, und ich werde fortfahren, euch
oft daran zu erinnern Habt ihr die Worte
Jesu vergessen: <Ich war hungrig, und ihr
habt mir zu essen gegeben>, und: <Was ihr
einem meiner geringsten Brüder getan habt,
das habt ihr mir getan>? Christus
empfängt also, was ihr gebt. Er, der euch die Mittel

gab, hochherzig zu sein, empfängt eure
Gaben; er, der am Ende der Zeiten sich
selbst euch gibt, empfängt das, war ihr jetzt
dem Bettler gebt» (Sermo 389, 4).
Es ist die allgemeine Überzeugung der Alten
Kirche, «dass in jedem Armen der hungrige



Christus gespeist, der dürstende getränkt,
der fremde Christus ins Haus geführt wird,
der nackte bekleidet, der kranke besucht, der
im Gefängnis eingeschlossene Christus getröstet

wird» (Hieronymus, Auslegung zum
Matthäusevangelium IV).
Das Wort Christi, dass er selbst es ist, der in
den Armen leidet und dem in ihnen geholfen

wird, verändert für das Verständnis der
Alten Kirche die Sicht auf die Notleidenden.
Sie rücken aus der Vergessenheit in das
Zentrum des Blickfeldes, allerdings nicht so, dass

durch sie «hindurchgesehen» würde, als ginge

es eigentlich gar nicht um sie, sondern um
Christus. Es kann nicht darum gehen, dass

der konkrete Mensch nicht mehr
ernstgenommen, dass er seiner Identität beraubt
und in ihm «nur» Christus gesehen würde.
Das ist weder die Perspektive von Mt
25, 31-46 noch die der Alten Kirche. Es soll
in die Armen und Fremden nicht etwas
hineingelesen werden, was sie nicht sind; sie sollen

nicht mit einer Gloriole umgeben
werden, damit man die schäbige Wirklichkeit
nicht mehr wahrzunehmen braucht.
Im Gegenteil: das Wort Christi realisiert voll,
dass jeder Mensch Ebenbild Gottes, Sohn des
Vaters und Bruder Jesu Christi ist. Diese Pe-

rikope öffnet daher, so verstehen sie die
Prediger und Ausleger, die Augen für die
eigentliche Wirklichkeit des Fremden. Weil er
fremd ist, ist Christus ihm nahe, ja, in ihm
gegenwärtig und selber fremd. In ihrer
Wirklichkeit begegnen wir der Wirklichkeit Christi

gemäss seinem Wort. «Fremd, nackt und
der Nahmng bedürftig, krank und gefangen
und alles andere, was im Evangelium
ausgesprochen ist, das ist Christus dir. Irrend und
nackt geht er umher, krank und am Notwendigen

Mangel leidend» (Gregor v. Nyssa,
Rede «Von der Liebe zu den Armen» II).
Diese Wirklichkeit Christi ist ebenso real wie
die seines irdischen Daseins, wenn auch
anders. So stellen die Väter oft beide Weisen
der Wirklichkeit einander gegenüber, um
die Gläubigen daran zu erinnern, dass Christus

in den Fremden nicht weniger anwesend
ist als zur Zeit seines irdischen Lebens: «Wir
wollen, solange es nocht Zeit ist, Christus
besuchen, Christus heilen, Christus ernähren,
Christus bekleiden, Christus beherbergen,

Christus ehren, aber nicht durch Bewirtung,
wie es einige (damals) getan haben, und
nicht wie Maria mit Salben, und nicht nur
durch ein Grab wie Joseph von Arimathea,
auch nicht durch Geschenke für die Beerdi¬

gung wie Nicodemus auch nicht mir
Gold, Weihrauch und Myrrhen, wie es vor
den Genannten die Magier getan hatten
Da der Herr der Welt Barmherzigkeit will
und nicht Opfer, so wollen wir ihm in
den Notleidenden, die heute niedergestreckt
sind, Barmherzigkeit zeigen» (Gregor v. Na-
zianz, Sermo 14, 40). Ja, Christus würde man
gern aufnehmen, aber eben nur ihn. Augustinus

kennt seine Zuhörer genau und weiss,
wie sie auf die Begegnung Jesu mit Zachäus
(Lk 19, 5) reagieren: «Und als er (der Herr) zu
ihm sagte: <Zachäus, steig herab, heute will
ich in deinem Haus bleiben>, da höre ich das



Seufzen eurer Zustimmung, als wäret ihr alle
an Stelle des Zachäus gewesen und hättet
Christus aufgenomen. Und so sagt ihr im
Stillen: O, glücklicher Zachäus! Der Herr ist
in sein Haus gekommen, O, der Glückliche!
Warum kann uns dies nicht zustossen?» (Ser-
mo 25, 8). Ganz im Sinn der Identitätsaussage

von Mt 25 zieht Augustinus die Konsequenz:

«Wartet jemand von euch darauf,
den im Himmel thronenden Christus
aufzunehmen? - Dann kümmert euch um den,
der im Torbogen liegt, kümmert euch um
den Hungernden, kümmert euch um den
Prierenden, kümmert euch um den Fremden

Höre auf den, der uns einst richten
wird: <Was ihr einem meiner Geringsten
getan habt, das habt ihr mir getan>» (ebd.).
Diese christozentrische Aussage prägt die
gesamte Ethik der Alten Kirche, insbesondere
die Zuwendung zu den Mitmenschen, die
elend sind. Wenn von einer Fortdauer der
Inkarnation gesprochen werden könnte,
dann von einer andauernden «Inkarnation»
Christi in den Notleidenden. Dieses Wissen
hat die Kirche seit ihren Anfängen begleitet;
es spricht sich schon in dem altchristlichen
Logion aus: «Du hast deinen Bruder gesehen

- du hast deinen Herrn gesehen» (z.B. Ter-
tullian, Vom Gebet 26).
Diese Identitätsaussage steht im Kontext der
damaligen religiösen Umwelt einzig dar und
ist unterscheidendes Merkmal christlicher
Ethik. Für die Väter gibt es keinen Zweifel:
im fremden Menschen kommt Christus zu
uns, ihn nehmen wir auf, der von sich gesagt
hat, dass er femd ist. «Woher weisst du also,
ob nicht auch du, wenn du einen Menschen
aufnimmst, Christus aufnimmst? Denn
Christus ist im Fremden, weil Christus im
Armen ist, wie er selbst sagt» (Ambrosius,
Über die Pflichten II 107).
Die Gegenwart des Herrn in den Armen und
Fremden deutet Johannes Chrysostomus unter

Hinweis auf die Gegenwart Christi in der
Eucharistie. Die Beziehung zwischen den eu-
charistischen Gaben und den Fremden stellt
er dadurch her, dass beide als Leib Christi
bezeichnet werden. Die Ehrung des Leibes
Christi und sein Verständnis darf nicht auf
die Eucharistie beschränkt bleiben und
geschieht nicht nur in der Feier der Mysterien

oder auch durch das Spenden eines kostbaren
Kelches für die Kirche: «Willst du also den
Leib Christi ehren? Geh nicht vorüber an
ihm, wenn du ihn nackt siehst. Ehre ihn
nicht hier (in der Kirche) mit seidenen
Gewändern, während du dich auf der Strasse
nicht um ihn kümmerst, wo er vor Kälte und
Blosse zugrunde geht. Derselbe, der gesagt
hat: <Das ist mein Leib> (Mt 26,26) und
durch das Wort die Tatsache bekräftigte,
derselbe hat auch gesagt: <Ihr saht mich hungern

und habt mich nicht gespeist>, und:
<Was ihr einem von diesen Geringsten nicht
getan habt, das habt ihr mir nicht getan> (Mt
25,42. 45; Kommentar zum Matthäusevangelium

50, 3). So wie wir bei der Feier der
Eucharistie nur Brot und Wein wahrnehmen
können und im Glauben sie bekennen als
Leib und Blut Jesu Christi, so können wir
auch nur die äussere, meist schäbige Gestalt
des Fremden wahrnehmen. Ungeachtet
solcher Wahrnehmung müssen die Christen
lernen, die «Wandlung» des Fremden zu
erkennen, wie sie ihm mit der Identitätsaussage

Christi zukommt: «Bedenke, dass du in
ihm deinen Herrn aufnimmst» (Joh. Chry-
sost., Homilien zur Genesis 41, 4). Ja, es gilt:
«Je geringer der Bruder ist, um so mehr
kommt Christus durch ihn» (ders.,
Kommentar zur Apostelgeschichte 45, 3).
Fremdenaufnahme und Gastfreundschaft in
einem explizit christlichen Verständnis gehören

nicht einfachhin in den Bereich der
Versorgung. Sie sind auch mehr als nur die
Erfüllung einer karitativen Pflicht. Sie sollen
vielmehr dazu dienen, das Verhältnis der
Menschen untereinander zu verändern. Die
Achtung vor einem jeden, der kommt, muss
prägendes Merkmal der Haltung sein, mit
der die Christen den Fremden begegnen.
Nicht nur Toleranz, sondern Zuwendung,
Annahme und Liebe sollen diese Beziehung
bestimmen.
Fremdenaufnahme und Gastfreundschaft
sind Ausdruck jener Einstellung, die im
anderen, im Fremden, Christus erkennen
kann. Hat diese Auffassung die Alte Kirche
überdauert? Am Ende der altkirchlichen
Zeit, am Ausgang der Antike fasst ein
unscheinbarer Text dieses Erbe zusammen und
gibt es an das heraufziehende Mittelalter



weiter. Benedikt v. Nursia schreibt im Kloster

auf dem Monte Cassino eine Mönchsregel,

die für die folgendenjahrhunderte zur
einzigen Mönchsregel des Abendlandes werden

sollte.
Ein Kapitel dieser Regel ist der Gastfreundschaft

gewidmet, wie sie bis in unsere Tage
gelebt wird:
«Alle Fremden, die kommen, sollen
aufgenommen werden wie Christus; denn er wird
sagen: <Ich war fremd, und ihr habt mich
aufgenommen> (Mt 25,35). Allen erweise

man die entsprechende Ehre, besonders den
Brüdern im Glauben (Gal 6, 10) und den
Pilgern. Sobald daher ein Gast gemeldet wird,
sollen ihm der Obere und die Brüder voll
bereitwilliger Liebe entgegeneilen. Zuerst sollen

sie miteinander beten und dann zum
Zeichen der Gemeinschaft den Friedenskuss
austauschen Allen Gästen begegne man
bei der Begrüssung und beim Abschied mit
tiefer Demut: man verneige sich, werfe sich

ganz zu Boden und verehre so Christus in
ihnen, der in der Tat aufgenommen wird.
Dann nehme man sich seiner mit aller Auf¬

merksamkeit gastfreundlich an. Sogar das
Fasten breche der Obere dem Gast zuliebe

Der Abt giesse den Gästen Wasser über
die Hände; Abt und Brüder sollen allen
Gästen die Füsse waschen. Nach der Fusswaschung

beten sie diesen Psalmvers: «Wir
haben, o Gott, deine Barmherzigkeit
aufgenommen inmitten deines Tempels» (Ps
47, 10). - Vor allem bei der Aufnahme der
armen Fremden zeige man Eifer und Sorge;
denn besonders in ihnen wird Christus
aufgenommen» (Regel des hl. Benedikt, Kap.
53).

Aus: O. Fuchs (Hg.): Die Fremden. Reihe:
Theologie der Zeit, 4. Patmos, Düsseldorf,
1988 (gekürzt). Vgl. Besprechung in dieser
Nummer.

Bildnachweis: Das Bild Seite 39 (Original
schwarz/rot) ist erschienen bei: Geschäftsstelle

SSL, Baden - Schweiz.

41


	"Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 2

