Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 2

Artikel: "Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur
Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 2

Autor: Puzicha, Michaela

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031089

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

37

«Ich war tfremd, und ihr habt mich aufgenommen»

(Mt 25, 35) 2

Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche

Michaela Puzicha OSB

4. Von der Aufnahme zur Annahme

Auch wenn sich jemand zur Aufnahme der
Fremden bereiterklirt, ist damit noch nicht
das Letzte ausgesagt. Mehr noch als um die
Notwendigkeit der Beherbergung wissen die
Viter um die Bedeutung der rechten inneren
Haltung. Es ist keineswegs unwichtig, wie
die Fremden aufgenommen werden: aus kal-
tem Pflichtgefuhl oder in der Gesinnung
Jesu Christi. So fragt Gregor v. Nazianz:
«Sollen wir nicht endlich einmal zur Besin-
nung kommen? Wollen wir nicht unsere Ge-
fihllosigkeit — um nicht zu sagen: unsere
Herzlosigkeit — ablegen? Wollen wir nicht
ernstlich erwigen, was es um den Menschen
ist? . .. Hast du keine grosse Gabe, dann zei-
ge guten Willen! Hast du nichts, dann
schenke deine Trinen! Barmherzigkeit, die
von Herzen kommut, ist eine grosse Beruhi-
gung fir den, der im Ungliick ist. Aufrichti-
ges Mitleid ist eine grosse Erleichterung im
Elend» (Sermo 14, 19. 28).

Zwar stosst schon die Aufnahme im eigenen
Haus auf nahezu uniiberwindliche Schwie-
rigkeiten, aber das weitaus grossere Problem
scheint die ablehnende Haltung gegeniiber
den Fremden gewesen zu sein. Allzu hiufig
und nachdriicklich sind die Mahnungen, sie
giutig aufzunehmen. Oft konstatieren die
Prediger Verachtung, Herablassung und Kiil-
te den Fremden gegeniiber: «Verachtet da-
her die Fremden nicht, damit nicht Er selbst
es ist, dem ihr die Gastfreundschaft verwei-
gert», mahnt Caesarius v. Arles (Sermo
83, 4). Ja, Gregor v. Nyssa spricht sogar von
einem «Hass auf die Armen» (Rede «Von der
Liebe zu den Armen» I). Viele sind es, «die
iiberheblich sind und die aufgenommenen

Fremden verachten» und sie «mit Arroganz»
behandeln (Joh. Chrysost., Homilien zur
Genesis 41, 6). In einem einprigsamen latei-
nischen Wortspiel, das Caesarius formuliert,
driickt sich diese Abneigung deutlich aus:
den Fremden wie einen Feind aufnehmen
(hospitem velut hostem; Sermo 83,4). In
diesem Fall ist es besser, den Fremden erst
gar nicht aufzunehmen: «Dies alles muss je-
mand haben, der die Fremden aufnimmt:
Eifer, Freundlichkeit, Grossziigigkeit; denn
der Fremde schimt sich und errdtet, wenn
der Gastgeber keine Freude zeigt, und er
schleicht sich davon wie ein Geichteter. Und
darum ist eine solche Gastfreundschaft
schlimmer, als wenn er iiberhaupt nicht auf-
genommen wird» (Joh. Chrysost., Kommen-
tar zur Apostelgeschichte 45, 4).

Die Mahnung an die Gemeindemitglieder,
die Fremden im Geist Jesu Christi aufzuneh-
men und ithnen nicht mit eisiger Verachtung
zu begegnen, dokumentiert das Bemiihen
der Viter um Akzeptierung der Fremden. Es
ist ihr Anliegen, die Bereitschaft der Gliubi-
gen dafiir zu wecken, sich den Fremden voll
Giite und Freundlichkeit zuzuwenden. Die
Gastfreundschaft an den Unbekannten soll —
so mahnen die Viter immer wieder — gern,
schnell, voll Bereitwilligkeit, mit grosser
Freude, mit Eifer und Menschenfreundlich-
keit, vor allem aber in Liebe geschehen. Erst
dann kann davon gesprochen werden, dass
die Weisung Jesu wirklich gelebt wird. «Die
Barmherzigkeit duldet keinen Aufschub.
Brich dem Hungrigen dein Brot, fithre die
armen Obdachlosen in dein Haus> (Jes 58, 7),
und zwar mit Bereitwilligkeit! Denn es
heisst: <Wer sich erbarmt, tue es mit Freude>



(Rom 12, 8). Durch die Bereitwilligkeit ver-
doppelt sich der Wert deiner Wohltat. Denn
was mit Bitterkeit und gezwungen geschieht,
entbehrt der Freundlichkeit und Getillig-
keit. Wohltaten sollen Freude und nicht
Trinen hervorrufen. <Wenn du> — wie es
heisst — «die Fesseln wegnimmst (Jes 58, 6)
und nicht wihlerisch bist, d. h. nicht klein-
lich und empfindlich, nicht zdgernd und
miirrisch, was wirst du ernten? Grosses und
Wunderbares!» (Gregor v. Nazianz, Sermo
14, 38).

Ein wichtiges Kriterium der Annahme ist das
Abrticken vom Urteilen nach dem Augen-
schein. Ein Ansehen der Person im Sinn ei-
nes «Wiirdigkeitsprinzips», wie es die Stoa
durchaus kennt, darf es fiir die Christen
nicht geben. Auf der Grundlage des Neuen
Testaments (vgl. z. B. Eph 6, 9) stellt sich die
Alte Kirche auf den Standpunkt, dass jedem
geholfen werden muss, ohne soziale, ethi-
sche oder spirituelle Massstibe zu beriicksich-
tigen. «Schau nicht darauf, dass die Heiligen
(hier: die Fremden), die bei dir einkehren,
dem Ausseren nach armselig und unschein-
bar sind - sie sind tatsidchlich oft in Lumpen
gehiillte Bettler -, sondern bedenke jenes
Herrenwort: <Was ihr einem dieser Gering-
sten getan habt, das habt thr mir getan> (Mt
25,40) ... Wenn du den Fremden nicht
gleichsam wie Christus aufnimmst, dann
nimm ihn besser gar nicht aufs (Johannes
Chrysostomus, Homilien zum Roémerbrief
30, 4).

Natiirlich gibt es hier Einwinde von seiten
der Gemeindemitglieder: Wenn aber der
Ankdmmling ein Betriiger ist, wenn er es
nicht wert ist, dass er aufgenommen wird,
wenn wir seiner Gesinnung, seiner From-
migkeit, seines Anstandes nicht sicher sein
kénnen? In ihren Predigten nehmen die Vi-
ter diese Fragen ihrer Glaubigen auf. Mit der
thm eigenen Radikalitdt gibt Johannes Chry-
sostomus die Antwort, es sel besser, seine
Wohltitigkeit einmal an einen Betriiger zu
verschwenden, als dass durch tibergrosse Vor-
sicht einem witklich Bedairftigen nicht gehol-
fen wiirde. «Denn gesetzt der Fall, derjeni-
ge, der sich an uns wendet, ist ein Betriiger:
du bist nicht verpflichtet, das auszukliigeln»
(Homilien zum Philipperbrief 1,5). Schon

gar nicht bietet sich die Frommigeit eines
Menschen als Massstab fiir das Vertrauen an,
d. h. der Mangel an feststellbaren Frommig-
keitsbezeugungen gibt nicht das Recht, je-
manden auszuschliessen. Wohl aus Erfah-
rung stellt wiederum Johannes Chrysostomus
niichtern fest, dass nichts so triagerisch ist,
wie «die schwer zu durchschauende Maske
grosser Frommigkeit», so dass die Gliubigen
gut daran tun, auch die «scheinbar Nicht-
frommen» aufzunehmen (ebd.).

5. «Ich war fremd .. .»

Es bleibt aber eine Frage: Welchen Grund
geben die Viter fur die Aufnahme der Frem-
den an?

Selbstverstindlich geht es um die Verwirkli-
chung der Weisung Jesu Christi zur Nich-
stenliebe. Der eigentliche neutestamentliche
Anstoss liegt aber fur die Alte Kirche in der
Perikope vom Endgericht Mt 25, 31-46 mit
den hier wichtigen Versen: «Ich war fremd,
und ihr habt mich aufgenommen ... Was
ihr fur einen meiner geringsten Brider getan
habt, das habt thr mir getan» (VV. 35. 40).
Viele hundert Male findet sich diese Schrift-
stelle in direkten oder indirekten Zitaten, in
Anklingen und Anspielungen in der Uber-
lieferung der ersten Jahrhunderte.

Christus selber tritt fur die Notleirdenden
ein, ja, er identifiziert sich mit ihnen. In
zahllosen Variationen wiederholen die Viter
diesen Gedanken. Augustinus spricht fir
viele, wenn er in einer Auslegung zu Mt
25, 31-46 sagt: «Von Zeit zu Zeit habe ich zu
euch iiber den Text der HI. Schrift gespro-
chen, der auf mich den tiefsten Eindruck ge-
macht hat, und ich werde fortfahren, euch
oft daran zu erinnern . . . Habt ihr die Worte
Jesu vergessen: dch war hungrig, und ihr
habt mir zu essen gegeben>, und: <Was thr
einem meiner geringsten Briider getan habrt,
das habt thr mir getan>? ... Christus emp-
fingt also, was ihr gebt. Er, der euch die Mit-
tel gab, hochherzig zu sein, empfingt eure
Gaben; er, der am Ende der Zeiten sich
selbst euch gibt, empfingt das, war thr jetzt
dem Bettler gebt» (Sermo 389, 4).

Es ist die allgemeine Uberzeugung der Alten
Kirche, «dass in jedem Armen der hungrige

38



a9

Christus gespeist, der dirstende getrinkt,
der fremde Christus ins Haus gefithrt wird,
der nackte bekleidet, der kranke besucht, der
im Gefingnis eingeschlossene Christus getrd-
stet wird» (Hieronymus, Auslegung zum
Matthiusevangelium IV).

Das Wort Christi, dass er selbst es ist, der in
den Armen leidet und dem in thnen gehol-
fen wird, verindert fiir das Verstindnis der
Alten Kirche die Sicht auf die Notleidenden.
Sie riicken aus der Vergessenheit in das Zen-
trum des Blickfeldes, allerdings nicht so, dass
durch sie <hindurchgesehen» wiirde, als gin-
ge es eigentlich gar nicht um sie, sondern um
Christus. Es kann nicht darum gehen, dass
der konkrete Mensch nicht mehr ernstge-
nommen, dass er seiner Identitit beraubt
und in ithm «nur» Christus gesehen wiirde.
Das ist weder die Perspektive von Mt
25, 31-46 noch die der Alten Kirche. Es soll
in die Armen und Fremden nicht etwas hin-
eingelesen werden, was sie nicht sind; sie sol-
len nicht mit einer Gloriole umgeben wer-
den, damit man die schibige Wirklichkeit
nicht mehr wahrzunehmen braucht.

Im Gegenteil: das Wort Christi realisiert voll,
dass jeder Mensch Ebenbild Gottes, Sohn des
Vaters und Bruder Jesu Christi ist. Diese Pe-
rikope 6ffnet daher, so verstehen sie die Pre-
diger und Ausleger, die Augen fiir die ei-
gentliche Wirklichkeit des Fremden. Weil er
fremd ist, ist Christus ihm nahe, ja, in ihm
gegenwirtig und selber fremd. In threr Wirk-
lichkeit begegnen wir der Wirklichkeit Chri-
sti gemiss seinem Wort. «Fremd, nackt und
der Nahrung bediirftig, krank und gefangen
und alles andere, was im Evangelium ausge-
sprochen ist, das ist Christus dir. Irrend und
nackt geht er umher, krank und am Notwen-
digen Mangel leidend» (Gregor v. Nyssa,
Rede «Von der Liebe zu den Armens» II).
Diese Wirklichkeit Christi ist ebenso real wie
die seines irdischen Daseins, wenn auch an-
ders. So stellen die Viter oft beide Weisen
der Wirklichkeit einander gegeniiber, um
die Gliubigen daran zu erinnern, dass Chri-
stus in den Fremden nicht weniger anwesend
ist als zur Zeit seines irdischen Lebens: «Wir
wollen, solange es nocht Zeit ist, Christus be-
suchen, Christus heilen, Christus ernihren,
Christus bekleiden, Christus beherbergen,

Christus ehren, aber nicht durch Bewirtung,
wie es einige (damals) getan haben, und
nicht wie Maria mit Salben, und nicht nur
durch ein Grab wie Joseph von Arimathea,
auch nicht durch Geschenke fiir die Beerdi-

P
A
e
T
o
R
B
6

gung wie Nicodemus ..., auch nicht mit
Gold, Weihrauch und Myrrhen, wie es vor
den Genannten die Magier getan hatten . . .
Da der Herr der Welt Barmherzigkeit will
und nicht Opfer, ... so wollen wir thm 1n
den Notleidenden, die heute niedergestreckt
sind, Barmherzigkeit zeigen» (Gregor v. Na-
zianz, Sermo 14, 40). Ja, Christus wiirde man
gern aufnehmen, aber eben nur thn. Augu-
stinus kennt seine Zuhorer genau und weiss,
wie sie auf die Begegnung Jesu mit Zachius
(Lk 19, 5) reagieren: «Und als er (der Herr) zu

ihm sagte: <Zachius, steig herab, heute will

ich in deinem Haus bleibens, da hore ich das



Seufzen eurer Zustimmung, als wiiret ihr alle
an Stelle des Zachidus gewesen und hittet
Christus aufgenomen. Und so sagt ihr im
Stillen: O, glucklicher Zachius! Der Herr ist
in sein Haus gekommen, O, der Glickliche!
Warum kann uns dies nicht zustossen?» (Ser-
mo 25, 8). Ganz im Sinn der Identititsaussa-
ge von Mt 25 zieht Augustinus die Konse-
quenz: «Wartet jemand von euch darauf,
den im Himmel thronenden Christus aufzu-
nehmen? - Dann kiimmert euch um den,
der im Torbogen liegt, kiimmert euch um
den Hungernden, kiimmert euch um den
Frietenden, kiimmert euch um den Frem-
den ... Hére auf den, der uns einst richten
wird: <Was ihr einem meiner Geringsten ge-
tan habt, das habt ihr mir getan>» (ebd.).
Diese christozentrische Aussage prigt die ge-
samte Ethik der Alten Kirche, insbesondere
die Zuwendung zu den Mitmenschen, die
elend sind. Wenn von einer Fortdauer der
Inkarnation gesprochen werden koénnte,
dann von einer andauernden «Inkarnations
Christi in den Notleidenden. Dieses Wissen
hat die Kirche seit ithren Anfingen begleitet;
es spricht sich schon in dem altchristlichen
Logion aus: «Du hast deinen Bruder gesechen
— du hast deinen Herrn gesehen» (z. B. Ter-
tullian, Vom Gebet 26).

Diese Identitdtsaussage steht im Kontext der
damaligen religiosen Umwelt einzig dar und
ist unterscheidendes Merkmal christlicher
Ethik. Fiir die Viter gibt es keinen Zweifel:
imm fremden Menschen kommt Christus zu
uns, ihn nehmen wir auf, der von sich gesagt
hat, dass er femd ist. «<Woher weisst du also,
ob nicht auch du, wenn du einen Menschen
aufnimmst, Christus aufnimmst? Denn
Christus ist im Fremden, weil Christus im
Armen 1st, wie er selbst sagt» (Ambrosius,
Uber die Pflichten II 107).

Die Gegenwart des Herrn in den Armen und
Fremden deutet Johannes Chrysostomus un-
ter Hinweis auf die Gegenwart Christi in der
Eucharistie. Die Beziehung zwischen den eu-
charistischen Gaben und den Fremden stellt
er dadurch her, dass beide als Leib Christi be-
zeichnet werden. Die Ehrung des Leibes
Christi und sein Verstindnis darf nicht auf
die Eucharistie beschrinkt bleiben und ge-
schieht nicht nur in der Feier der Mysterien

oder auch durch das Spenden eines kostbaren
Kelches fiir die Kirche: «Willst du also den
Leib Christi ehren? Geh nicht voriiber an
thm, wenn du ithn nackt siehst. Ehre ihn
nicht hier (in der Kirche) mit seidenen Ge-
windern, wihrend du dich auf der Strasse
nicht um thn kitmmerst, wo er vor Kilte und
Blgsse zugrunde geht. Derselbe, der gesagt
hat: Das ist mein Leib> (Mt 26,26) und
durch das Wort die Tatsache bekriftigte,
derselbe hat auch gesagt: <hr saht mich hun-
gern und habt mich nicht gespeist, und:
<Was thr einem von diesen Geringsten nicht
getan habt, das habt thr mir nicht getan> (Mt
25,42. 45; Kommentar zum Matthiusevan-
gelium 50, 3). So wie wir bei der Feier der
Eucharistie nur Brot und Wein wahrnehmen
kénnen und im Glauben sie bekennen als
Leib und Blut Jesu Christi, so kénnen wir
auch nur die dussere, meist schibige Gestalt
des Fremden wahrnehmen. Ungeachtet sol-
cher Wahrnehmung miissen die Christen let-
nen, die «Wandlung» des Fremden zu er-
kennen, wie sie ihm mit der Identititsaussa-
ge Christi zukommt: «Bedenke, dass du in
thm deinen Herrn aufnimmst» (Joh. Chry-
sost., Homilien zur Genesis 41, 4). Ja, es gilt:
«Je geringer der Bruder ist, um so mehr
kommt Christus durch ihn» (ders., Kom-
mentar zur Apostelgeschichte 45, 3).
Fremdenaufnahme und Gastfreundschaft in
einem explizit christlichen Verstindnis geho-
ren nicht einfachhin in den Bereich der Ver-
sorgung. Sie sind auch mehr als nur die Er-
fullung einer karitativen Pflicht. Sie sollen
vielmehr dazu dienen, das Verhiltnis der
Menschen untereinander zu verindern. Die
Achtung vor einem jeden, der kommt, muss
prigendes Merkmal der Haltung sein, mit
der die Christen den Fremden begegnen.
Nicht nur Toleranz, sondern Zuwendung,
Annahme und Liebe sollen diese Beziehung
bestimmen.

Fremdenaufnahme und Gastfreundschaft
sind Ausdruck jener Einstellung, die im an-
deren, 1m Frernden, Christus erkennen
kann. Hat diese Auffassung die Alte Kirche
iiberdauert? Am Ende der altkirchlichen
Zeit, am Ausgang der Antike fasst ein un-
scheinbarer Text dieses Erbe zusammen und
gibt es an das heraufziehende Mittelalter

40



41

weiter. Benedikt v. Nursia schreibt im Klo-
ster auf dem Monte Cassino eine Monchs-
regel, die fiir die folgenden Jahrhunderte zur
einzigen Monchsregel des Abendlandes wer-
den sollte.

Ein Kapitel dieser Regel ist der Gastfreund-
schaft gewidmet, wie sie bis in unsere Tage
gelebt wird:

«Alle Fremden, die kommen, sollen aufge-
nommen werden wie Christus; denn er wird
sagen: <Ich war fremd, und ihr habt mich
aufgenommen> (Mt 25, 35). Allen erweise
man die entsprechende Ehre, besonders den
Briidern im Glauben (Gal 6, 10) und den Pil-
gern. Sobald daher ein Gast gemeldet wird,
sollen ithm der Obere und die Brider voll be-
reitwilliger Liebe entgegeneilen. Zuerst sol-
len sie miteinander beten und dann zum
Zeichen der Gemeinschaft den Friedenskuss
austauschen ... Allen Gisten begegne man
bei der Begriissung und beim Abschied mit
tiefer Demut: man verneige sich, werfe sich
ganz zu Boden und verehre so Christus in ih-
nen, der in der Tat aufgenommen wird. . .
Dann nehme man sich seiner mit aller Auf-

merksamkeit gastfreundlich an. Sogar das
Fasten breche der Obere dem Gast zuliebe
... Der Abt giesse den Gisten Wasser iiber
die Hinde; Abt und Briider sollen allen Gi-
sten die Fisse waschen. Nach der Fusswa-
schung beten sie diesen Psalmvers: «Wir ha-
ben, o Gott, deine Barmherzigkeit aufge-
nommen inmitten deines Tempelss (Ps
47,10). - Vor allem bei der Aufnahme der
armen Fremden zeige man Eifer und Sorge;
denn besonders in ihnen wird Christus auf-
genommen» (Regel des hl. Benedikt, Kap.
53).

Aus: O. Fuchs (Hg.): Die Fremden. Reihe:
Theologie der Zeit, 4. Patmos, Diisseldorf,
1988 (gekiirzt). Vgl. Besprechung in dieser
Nummer.

Bildnachweis: Das Bild Seite 39 (Original
schwarz/rot) ist erschienen bei: Geschifts-
stelle SSL, Baden — Schweiz.




	"Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 2

