
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 2

Artikel: Das messianische Wirken Jesu

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031088

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031088
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das messianische Wirken Jesu

P. Anselm Bütler

In der Oktober- und Novembernummer des
letzten Jahres habe ich davon gesprochen,
dass Jesus den Kern des endzeitlichen
Gottesvolkes gegründet hat. Aber Jesus ist nicht
dabei stehengeblieben. Die Gründung dieses
Kerns war kein Selbstzweck. Dieser Kern war
Anfang des ganzen Gottesvolkes. Diesen
Kern setzte Jesus ein, um sein eigentliches
Wirken, seinen Auftrag zu erfüllen: Israel
und durch Israel alle Menschen zum endzeitlichen

Gottesvolk zusammenzuführen. Diesen

Auftrag bezeichnet man als die «messianische

Sendung» Jesu. Die Verwirklichung
dieser Sendung heisst «das messianische
Wirken» Jesu. Dieses messianische Wirken Jesu
will ich in diesem Artikel in einer Art
Überblickdarstellung zusammenfassen. Vorausgehend

dazu muss aber zuerst geklärt werden,
was unter «messianisch» und unter «Messias»

zu verstehen ist.

1. Die Bedeutung von «Messias» und
«messianisch»

Wir alle sprechen ganz selbstverständlich von
«Jesus Christus» oder sogar nur von «Christus».

Das ist eine verkürzte Formulierung
eines ursprünglichen Glaubensbekenntnisses
zu Jesus. Dieses lautete: «Jesus ist der
Christus!» Christus ist die griechische Übersetzung

des hebräischen «Messias». Auf deutsch
heisst das: «der Gesalbte». Israel bezeichnete
so ganz allgemein einen Menschen, von dem
es glaubte, dass er von Gott zu einer besonderen

Aufgabe berufen sei. Vor allem galt
das für die Könige, aber auch für Propheten
oder Priester. Zur Zeit Jesu gab es daher
verschiedene Vorstellungen von Messias: den

königlichen (diese Vorstellung war am
meisten verbreitet), den prophetischen und
den priesterlichen Messias.
Wurde ursprünglich jeder, der von Gott in
besonderer Weise berufen war, Messias

genannt, so bekam mit der Zeit die Bedeutung
von «Messias» eine ganz bestimmte
Einschränkung: Messias galt nur für jenen
Menschen, durch den Gott sein endzeitliches
Heilshandeln verwirklichte. Diese Einschränkung

setzte eine bestimmte Überzeugung
vom Verlauf der Menschheitsgeschichte
voraus. «Die biblische Erzählung bietet
offensichtlich keine optimistische Sicht der
Geschichte, keinen Lobgesang auf den
Fortschritt, eher ein Drama: Die Geschichte wird
durch die Sünde verzerrt, weil sei von der
Weigerung des Volkes (Israel) bestimmt
wird, sich an Gottes Weisung zu orientieren.
Diese Weisung bewahrt vor dem Abweg,
der dem Ziel der Geschichte zuwiderläuft. In
theologischer Sicht meint der Messianismus
das Gegenstück zur Sünde: Er besagt, dass

Gott die Geschichte heimsucht, um sie der
Sünde und dem unheilvollen Umherirren zu
entreissen; die Geschichte der Welt ist nicht
sich selbst überlassen» (B. Lauret).
Als Israel als Volk in grösster Gefahr lebte,
als es in Nord- und Südreich geteilt war, der
Politik der Grossmächte, dem Exil, der
Fremdherrschaft mit ihren Programmen der
heidnischen Verführung ausgesetzt war, da
wurde der messianische Gedanke lebendig.
Israel erwartete den Tag des Herrn und die
messianische Zeit, die verbunden war mit der
Ankunft des Messias-Königs. Diese
Messiaserwartung erlebte zur Zeit der Römerherrschaft

einen mächtigen Aufschwung; denn



die politischen Ereignisse trafen das jüdische
Volk wie einen Peitschenhieb. Die schriftlichen

Hauptzeugen für die Messiaserwartung
stammen daher aus dieser Zeit. Die Konflikte
mit dem Römerreich verleihen der
Messiaserwartung den Charakter eines bedrängenden
Harrens auf ein endzeitliches Ereignis, das
alles verwandelt. Dieses Ereignis herbeizuführen

ist Aufgabe des Messias.
Es existieren zwar später apokalyptische Texte,

die von einem direkten Eingreifen Gottes
sprechen, um in dieser Welt «die Uhren richtig

zu stellen», ohne dabei das Handeln der
Menschen zu berücksichtigen. Ursprünglich
ist der Messianismus jedoch königlicher
Herkunft, handle es sich um die geschichtliche
Erwartung eines Nachkommens aus dem
Hause Israel oder um die endzeitliche Hoffnung

auf einen «David», der das Vorbild
erfüllt. Diese messianische Erwartung gründet
auf einer zentralen biblischen Aussage: Gottes

Wort wird nicht vergeblich gesprochen.
Wie der Regen soll es die Erde fruchtbar
machen; Gott wird seinem Bund treu bleiben.

Das geschieht durch den Messias-

König.
Aber das Volk ist in dieses endzeitliche Ereignis

miteinbezogen. Das Königs-Volk ist
aufgerufen, das Gesetz und das Wort der
Propheten in der Geschichte in die Praxis
umzusetzen. Es gibt keine Trennung zwischen
dem Messias und dem Volk. Dieser Gedanke
wird vor allem nach dem Exil lebendig. «Das

neue Volk nach dem Exil wird Träger des
Geistes werden (Jes 44, 3); es wird in seinem
Mund, ganz wie David (2 Sam 23,2), die
Worte Jahwes haben (Jes 61,16; 59,21); es

wird sogar in seinem Herzen das Gesetz Jahwes

tragen (Jes 51, 7)» (J. Coppers). So kann
das ganze Volk messianisch genannt werden.
Jesu messianisches Wirken kann daher so
bestimmt werden: das ganze Volk zu einem
messianischen Volk verwandeln, so dass Gott
durch dieses messianische Volk sein endzeitliches

Heil für die ganze Schöpfung verwirklicht.

2. Jesu messianisches Wirken (im Uberblick)

Auf welche Weise hat Jesus versucht, das
Volk derJuden zu einem messianischen Volk

zu gestalten? Wir können im Wirken Jesu
zwei Hauptelemente unterscheiden: seine
Worte und seine Taten. Dabei ist eine ganz
bestimmte Verhaltensweise, die man auch als
drittes Hauptelement bezeichnen könnte,
den Taten Jesu zugezählt: seine
Mahlgemeinschaft mit den Sündern.

Die Worte Jesu

Es ist ziemlich wahrscheinlich, dass

Zusammenstellungen von Worten Jesu schon zu
dessen Lebzeiten begonnen wurden, denn
sein Leben hatte das Interesse der Leute
geweckt. Sicher ist, dass die ersten Glaubensgemeinden

aufgrund neuer Gegebenheiten
eine Auswahl und eine Neuauslegung dieser
Worte vornahmen.
Alle Zeugnisse bestätigen, dass Jesus an vielen

Orten (von Galiläa über Samaria bis Ju-
däa) unter verschiedenen Umständen
(liturgische Feste, Streitgespräche, aber auch
Reaktionen auf alltägliche Situationen) und vor
unterschiedlichen Zuhörern gelehrt hat. Dabei

spricht Jesus alle sozialen Klassen an. Er
spricht nicht allgemein, sondern so, dass er
die Situation der Zuhörer genau trifft. Das
gilt ganz besonders für die Gleichnisse: der
Hörer kann ihren Sinn nur dann entschlüsseln,

wenn er auf sein eigenes Verhalten und
seine eigene Lage zurückblickt.
Die Worte Jesu enthalten zahlreiche Aspekte:

lehrhafter Aspekt, ethischer Aspekt usw.
Schon das Neue Testament und dann die
christliche Verkündigung haben seit
Jahrhunderten die Worte Jesu kommentiert. Dabei

wurden einzelne Aspekte überbetont,
andere gingen vergessen. Lange Zeit wurden
die Worte Jesu in einem vor allem ethischen
und individualistischen Sinn verstanden. Dabei

geriet ein wichtiger, ja, wie heute mehr
und mehr erkannt wird, der wichtigste
Aspekt der Worte Jesu mehr und mehr in
Vergessenheit: ihr apokalyptischer bzw.
eschatologischer Aspekt. Erst in neuerer Zeit
sind diese Aspekte wieder neu entdeckt worden.

Diese Wiederentdeckung des apokalyptischen

und eschatologischen Horizontes in
der Verkündigung Jesu ermöglichte den
Ubergang von einem rein innerlichen Ver-





ständnis der Gottesherrschaft zu einer
geschichtlichen (manchmal sogar politischen)
Auffassung dieser Gottesherrschaft. Gott ist
auch derjenige, der dieses Reich durch seine
Verheissung begründet und durch ein
Gericht vollendet, worin er sich selbst offenbart.
Gottes Offenbarung ist einmalig und ganz,
und sie erfüllt sich nach biblischer Auffassung

in der Geschichte. Dieses endzeitliche
und endgültige Handeln Gottes wird durch
das Schicksal Jesu interpretiert: Gott ist es,
der sich in Jesu Verkündigung, Handeln und
Person offenbart.
Bei den Worten Jesu können wir, grob
differenziert, folgende Gruppen unterscheiden:
die eschatologische Kernbotschaft, wodurch
sich Jesus von der Botschaft Johannes des
Täufers unterscheidet; seine ethischen
Weisungen; seine Gleichnisse. In den kommenden

Artikeln werde ich diese «Gruppen» der
Worte Jesu im einzelnen etwas klären.

Die Taten Jesu

Neben den Worten Jesu ist dessen öffentliches

Wirken geprägt durch seine Taten. Bei
diesen Taten können wir ebenfalls drei
Gruppen unterscheiden: Dämonenaustreibungen;

Krankenheilungen; Sündenvergebung.

Auch auf diese Taten Jesu und ihre
Bedeutung werde ich in späteren Artikeln
eingehen.
Die Einteilung der Taten Jesu in diese drei
Arten von Tätigkeiten: die Austreibung von
Dämonen, die Heilung von Krankheiten
und die Vergebung von Sünden ist sowohl in
der Exegese wie in der Theologie, zumindest
in den modernen Christologien gang und
gäbe. Unterschiedlich ist nur die Art und
Weise, wie diese Tätigkeiten untereinander
verbunden und wie sie gewertet werden. Das
führt dann oft zu erheblichen Schwierigkeiten.

So ist es zum Beispiel üblich, zwischen
Jesu Lehre und Wundern zu unterscheiden

und Sündenvergebung bald als Folge der
Lehre, bald als eine dritte Art nach den
Wundern einzureihen. Die Bedeutung der
Wunder selbst wird häufig auf ein Minimum
herabgesetzt, ja sogar als nebensächlich
bezeichnet, auch wenn zugegeben wird, dass
sie im Weltbild Jesu einen Sinn haben konnten.

In Wirklichkeit ist es überaus wichtig, alle
drei, also Dämonenaustreibungen, Heilungen

und Sündenvergebung, zusammen zu
sehen und sich über den Sinn der «Wunder»
klar zu werden. Tatsächlich haben
Dämonenaustreibungen, Krankenheilungen und
Sündenvergebung eines gemeinsam: sie
offenbaren die Ankunft der Gottesherrschaft
(vgl. Mk 3, 14 f.; Mt 10, 7 f.; Lk 10, 5-9- 18

f.; Mk 6, 12 f.). Man muss aber auch auf die
Unterschiede zwischen Sündenvergebung
einerseits und Dämonenaustreibungen oder
Heilung andererseits achten: Jesus lehnt es

ab, Krankheit und Sünde miteinander in
Verbindung zu bringen, als ob Gott für jedes
Unglück als der unmittelbar Richtende
verantwortlich wäre. Aber immer geht es darum
zu zeigen, wie das Reich Gottes die Welt
umgestaltet. So heisst es bei Matthäus:
«Wenn ich die Dämonen durch den
Geist austreibe, dann ist das Reich Gottes
schon zu euch gekommen» (12, 28).
Wenn zwischen Worten und Taten Jesu
unterschieden wird, so zeigen doch die bisherigen

Darlegungen, dass beide innerlich einen
engsten Zusammenhang aufweisen: beide
stehen im Dienste der Sendung, die Jesus
vom Vater erhalten hat: die Gottesherrschaft,

das Reich Gottes unter Menschen
Wirklichkeit werden zu lassen; das Volk zu
einem messianischen Volk umzugestalten,
durch das Gott seine Herrschaft in der
Schöpfung aufrichten kann. Dadurch wird
auch klar, dass Jesus tatsächlich der Messias
ist und welchen Sinn Jesus dem «Messianis-
mus» verliehen hat. Auf diese Problematik
werde ich nach der Einzeldarlegung über die
Worte und die Taten jesu eingehen.

36


	Das messianische Wirken Jesu

