
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 66 (1989)

Heft: 1

Artikel: "Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur
Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 1

Autor: Puzicha, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen»
(Mt 25,35) 1

Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche
Michaela Puzicha OSB

Die Fremdenaufnahme - als Teil der
umfassenden Fürsorge der christlichen Gemeinde
für die Bedürftigen - bildet in der Bewertung

durch die Alte Kirche den Testfall der
Glaubwürdigkeit und ist mit einer der
wesentlichen Faktoren für die relativ rasche

Ausbreitung des Christentums gewesen.

1. Die Sorge der Gemeinde für die Fremden

In welcher Weise sorgte die christliche
Gemeinde für die Fremden und für alle, die auf
Hilfe angewiesen waren? Nehmen wir von
den drei verschiedenen Initiativen eine der
bedeutendsten heraus.

In Antiochien wirkte Johannes Chrysostomus
386-398 als Prediger. Er, der in den meisten
seiner Predigten unermüdlich für die Armen
eintrat, machte seine Gemeinde zu einem
Ort der Zuflucht und Fürsorge. Täglich wurden

hier Hunderte von Armen versorgt. Er
selbst erwähnt bei der Auslegung des

Matthäusevangeliums: «Die Liste derer, die
unterstützt werden, hat schon die Zahl
Dreitausend überschritten. Dazu kommen die
Gefangenen, Kranke in den Spitälern.
Gesunde, Fremde, Krüppel, diejenigen, die an
den Stufen der Altäre auf Nahrung und
Kleidung warten, sowie die gelegentlichen Bettler»

(Kommentar zum Matthäusevangelium
66,3). Die Aufgabe der Gemeinde ist für
Chrysostomus die «Speisung der Armen, die
Verteidigung der Misshandelten, die Sorge
für die Fremden, der Beistand für Bedrängte»

(ebd. 86,4).

All diese Aufgaben lassen sich aber nur erfüllen,

wenn es Einrichtungen in der Gemeinde

gibt, die diese Hilfe gewährleisten. So
erwähnt Palladius in seiner Lebensbeschreibung

des Johannes Chrysostomus, dass dieser
in seiner Gemeinde eine Fremdenherberge,
ein Krankenhaus, ein Siechenhaus, ein
Waisenhaus, ein Altersheim, ein Armenhaus
eingerichtet habe. Solche Einrichtungen können
aber nur bestehen, wenn zwei Bedingungen
erfüllt sind: zum einen eine gewisse materielle

Unabhängigkeit durch Eigenbesitz der
Gemeinde, die für diese Aufgaben daher nach
den Worten desJohannes Chrysostomus über
«Acker, Häuser, Mietwohnungen, Fuhrwerke,

Maultiertreiber, Esel und viele ähnliche
Dinge» verfügt (ebd. 86,3); zum andern
braucht es trotzdem noch ein hohes
Spendenaufkommen von seiten der Gläubigen
zum Unterhalt all der Einrichtungen.

Der Vorrang der Fremdenaufnahme

Unter den vielen Aufgaben der Gemeinde
erhält die Fremdenaufnahme eine besondere
Betonung. Die Zuwendung zu den Fremden
kristallisiert sich als das Beispiel christlich
glaubwürdiger Lebensführung heraus. Wir
können geradezu von einem Primat der
Fremdenaufnahme bzw. Gastfreundschaft
sprechen.
Für viele Bewertungen mag hier die des
Ambrosius angeführt werden, der schreibt: «Die
allgemeine Tugend der Menschenfreundlichkeit

verlangt, dass der Fremde die gastliche
Herberge nicht entbehrt, dass er zuvorkommend

aufgenommen wird, dass ihm beim
Kommen die Türe offensteht. In der ganzen
Welt gilt es als überaus edel, Fremde in Ehren

aufzunehmen. Der Pflichtenkreis der



Gastfreundschaft schliesst das Gebot der
Menschenfreundlichkeit gegen jedermann in
sich» (Über die Pflichten II 103; 107); und
am Ausgang der Antike mahnt Caesarius von
Arles: «Vor allem: nehmt die Fremden auf»
(Sermo 19,2).

der Christen und ihre Lebensführung» (Ari-
stides, Apologie XV). Ganz ähnlich
argumentiert Justin in seiner Verteidigungsschrift
an den Kaiser Antoninus Pius, wenn er auf
die Eucharistiefeier zu sprechen kommt:
«Wer aber die Mittel und guten Willen hat,

Christus unter dem Kreuz: Detail der V. Station aus dem Kreuzweg in der Stiftskirche
Wechselburg (Sachsen), Paul Brandenburg, 1983-

Welchen Stellenwert die Fremdenaufnahme
für die Christen als Erweis einer untadeligen
Lebensführung hatte, wird vor allem ersichtlich,

wenn die Aufnahme der Fremden beim
Appell an die römischen Kaiser um Toleranz
gegenüber den Christen als sicheres Kriterium

für deren loyale Gesinnung angeführt
wird: «Die Christen aber, o Kaiser, haben
umhersuchend die Wahrheit gefunden.
Wer hat, gibt neidlos dem, der nicht hat.
Wenn sie einen Fremden erblicken, führen
sie ihn unter ihr Dach und freuen sich über
ihn wie über einen wirklichen Bruder.
Das, o Kaiser, ist das Gebot des Gesetzes

gibt nach seinem Ermessen, was er will, und
das, was zusammenkommt, wird beim
Vorsteher hinterlegt. Dieser kommt damit Waisen

und Witwen zu Hilfe, solchen, die
wegen Krankheit oder aus sonst einem Grund
bedürftig sind; kurz, er ist für alle in der
Stadt ein Fürsorger» (Apologie I 67).

2. Die Situation der Fremden

Wenn in diesem Zusammenhang von
Gastfreundschaft die Rede ist, dann ist in der
Alten Kirche keine gesellschaftliche Verpflichtung

bessergestellter Kreise gemeint. Sehen



wir davon ab, dass Gastfreundschaft in der
ersten Zeit vor allem den Glaubensgenossen
gewährt wurde, die z.B. als Wanderprediger
umherzogen, so wird Gastfreundschaft in
zunehmendem Mass Fremdenaufnahme im
eigentlichen Sinn des Wortes. Diejenigen, die
aufgenommen werden (sollen), sind in jeder
Hinsicht Unbekannte.

Die Fremdenaufnahme wird vor allem
dadurch radikalisiert, dass die Fremden in der
Regel arm sind. In der späteren Kaiserzeit,
seit ca.250 n. Chr., setzt sich im Römischen
Reich ein aus vielerlei Wurzeln genährter
wirtschaftlicher Verfall rapide fort, der
katastrophale Ausmasse annimmt und die Schere
zwischen reich und arm rasch erweitert. So

kommt es, dass seit der Mitte des 3. Jahrhunderts

der Fremde grundsätzlich der arme
Fremde ist. Ja, Fremdsein bedeutet oft
nichts anderes, als ein umherziehender Bettler,

ein Obdachloser zu sein. Elend, Not,
Arbeitslosigkeit und Krankheit sind die
unzertrennlichen Begleiter des Fremden, und die
Bedürftigkeit nimmt erschreckende Formen
an. Fremdenaufnahme und Armenfürsorge
lassen sich nicht mehr trennen, und es sind
allein die christlichen Gemeinden, die hier
mit ihrer Sorge eintreten.

In den sog. «Armenpredigten» des Gregor v.
Nyssa wird uns das ganze Elend der Fremden
drastisch vor Augen gestellt. «Eine grosse
Zahl von Nackten und Obdachlosen hat uns
aber die gegenwärtige Zeit gebracht; denn
eine Fülle von Kriegsgefangenen findet sich
an jedermanns Tür. Auch an Fremden und
Vertriebenen fehlt es nicht, und überall kann
man bettelnde Hände ausgestreckt sehen»
(Rede «Von der Liebe zu den Armen» I).
Die menschenunwürdige Situation wird in
den Texten aber noch verschärft: Es sind
nämlich keineswegs alle fremd und arm. Im
Gegenteil, es gibt viele Christen, die nicht
nur ihr gutes Auskommen haben, sondern in
Luxus leben. Der Gegensatz zu «fremd und
arm» ist «eingesessen und reich». So erklärt es

sich, dass der Hinweis der Väter auf die
Situation der Fremden immer stärker zu einer
Beschreibung des sozialen Gegensatzes und
des ethischen Dilemmas der reichen Christen
gerät. Ohne jede Beschönigung gehen sie

mit ihnen ins Gericht. Vor allem Johannes
Chrysostomus ist jedes verbale Mittel recht,
um den Luxus anzuprangern, die Not der
Fremden sichtbar zu machen und zur Hilfe
aufzurufen: «Wieviel besser wäre es, hungrige

Menschen zu speisen, als die Ohrläppchen
zu durchbohren und den Unterhalt
ungezählter Armen aus Eitelkeit hineinzuhängen»
(Kommentar zum Matthäusevangelium
89,4). Dieser Luxus wird auch in der Einrichtung

der Häuser sichtbar, und gerade in diesen

Häusern wird der Fremde nicht
aufgenommen. Da sind üblich «Betten aus Ebenholz,

Geräte aus Silber, die Holzwände mit
Teppichen überkleidet, die Better mit Flitter
überzogen, Türvorhänge, Lehnsessel, Stühle
aus Ebenholz, Teppiche aus Lakedämonien»
(ebd. 83,4).
Die Lage der Armen und Fremden soll den
Christen, und nicht nur den reichen,
sondern auch denen, die wenigstens über einen
bescheidenen Lebensunterhalt verfügen,
nicht gleichgültig bleiben. Sie sind aufgerufen,

eine angemessene Antwort zu finden,
die der Weisungjesu Christi entspricht.

3. Die Einstellung zu den Fremden

Wie wir gesehen haben, waren die Gemeinden

im allgemeinen ausreichend gerüstet,
um die Fremden aufzunehmen und den
verschiedenen Gruppen der Notleidenden helfen

zu können. Die Sorge der Gemeinde als

ganzes kann aber zum Alibi für den einzelnen

werden, sich die Fremden buchstäblich
vom Leib zu halten. Schnell kann die
Meinung aufkommen, mit Spenden sei alle
Verantwortung abgegolten. So macht es

nachdenklich, dass bei aller berechtigten Bitte um
Unterstützung der Gemeindeeinrichtungen
die Väter in ihren Predigten und Schriften
ein ganz anderes Anliegen mit Nachdruck
vertreten. Obwohl die Gemeinde auf Spenden

angewiesen ist, tritt diese Bitte zurück
hinter den Aufruf, sich der Fremden persönlich

anzunehmen.

Derpersönliche Einatz
Wie die Darstellung der Situation der Fremden,

vor allem des sozialen Gegensatzes
zwischen «fremd - arm» und «reich - eingeses- 10



sen» zeigt, liegt die eigentliche Schwierigkeit
für die Fremdenaufnahme in der Gleichgültigkeit

und in der ablehnenden Haltung
derer, die helfen müssten. Genau hier sehen
die Väter den wunden Punkt und setzen alles
daran, von Ablehnung und bestenfalls einer
Spendenmentalität zu persönlicher
Betroffenheit zu führen. Eine Konsequenz solcher
Betroffenheit ist der persönliche Einsatz für
die Fremden. Die Väter akzentuieren noch
schärfer, wenn die von eigenhändigem
Dienst sprechen. «Bei vielen ist es üblich,
dass sie Geld geben, aber nötig ist ein weites
und liebevolles Herz, dass sich einer selbst
um die Bedürftigen kümmert und dies mit
unermüdlichem Eifer tut» (Johannes Chryso-
stomus, «Über das Almosen und die
Gastfreundlichkeit», Homilie 23). Mit dieser seiner

Erwartung fomuliertJohannes Chrysosto-
mus etwas Grundsätzliches: Das wesentliche
Anliegen der Alten Kirche ist nicht nur eine
funktionierende Versorgung der Fremden;
wichtiger noch ist, die oft ablehnende
Haltung zu wandeln in Zuwendung und Annahme.

Sie sind nicht schon verwirklicht, wenn
man die gemeindlichen Einrichtungen
unterstützt, sondern erst dann, wenn aus der
Bereitschaft gelebt wird, die Fremden
tatsächlich aufzunehmen und sich bereitwillig -
eigenhändig - für sie einzusetzen. «Schäme
dich nicht, mit eigener Hand die Armen zu
versorgen; denn durch einen solchen Dienst
werden unsere Hände geheiligt» (ebd.).

Die Aufnahme im Privathaus

Für dieses Handeln an den Fremden geben
die Väter einen konkreten Ort an, wo es zu

geschehen hat: das eigene Haus. Dies Forderung

ist heikel, ja, sie grenzt an das Unmögliche,

und daran, dass sie wörtlich gemeint
ist, lassen die Worte keinen Zweifel. Deutlich

genug sprechen Wendungen wie «in
dein Haus aufnehmen», «unter dein Dach
führen», «bei dir beherbergen», und Johannes

Chrysostomus ermuntert: «Habe ein
Zimmer, wo Christus bleiben kann. Sage:
Dies ist der Raum für Christus; dieses Haus
ist für ihn bestimmt. Unser Haus soll eine
Herberge für Christus sein» (Kommentar zur
Apostelgeschichte 43,4). Ausdrücklich wird
hier von Christus gesprochen, obwohl aus
dem Kontext eindeutig hervorgeht, dass

eigentlich von den Fremden die Rede ist.

Die Verpflichtung zur Gastfreundschaft gilt
für alle Gläubigen. Unbeschadet der Tatsache,

dass die Gemeinde eine Unterkunft für
die Fremden besitzt, sollen die Gläubigen in
ihren Häusern eine Art Fremdenherberge
einrichten und ein Bett, einen Tisch und
einen Leuchter aufstellen, wie Johannes
Chrysostomus vorschlägt (vgl. Kommentar zur
Apostelgeschichte 45,4).

Wie ein roter Faden zieht sich durch die
Predigten und Schriften der Väter der Appell an
die Verantwortung für die Fremden, wie ihn
Paulinus v. Nola formuliert: «Öffnen wir
unsere Häuser den Brüdern wie Abraham
und Lot, damit wir nicht einen Menschen
ausschliessen und dabei einen Engel
zurückweisen» (Brief 13,21).

Schluss folgt

11


	"Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen" (Mt 25, 35) : Zur Aufnahme der Fremden in der Alten Kirche. 1

