
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 10

Artikel: Jesus : ein anderer Messias als erwartet

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus, ein anderer Messias als erwartet

P. Anselm Bütler

Im Artikel «Jesus gründet den Kern des
endzeitlichen Gottesvolkes» (vgl. Nr. 8/88. S.

210 ff.) habe ich gezeigt, wieJesus tatsächlich
jene Aufgabe erfüllt hat, die dem endzeitlichen

Heilsbringer, dem Messias, von Jahwe
übertragen werden wird, um Gottes Heilsplan

zu erfüllen: Die Sammlung aller
Menschen zum Gottesvolk, in dem die
Friedensherrschaft Gottes voll und universell verwirklicht

ist. Ein erster Schritt dazu ist die Sammlung

Israels zum geeinten Zwölf-Stämme-
Volk, das so anziehend auf die andern Völker
wirkt, dass diese sich diesem Gottesvolk an-
schliessen und Jahwe als ihren Gott anerkennen.

Jesus hat diese Bildung des endzeitlichen

Gottesvolkes begonnen. Sein öffentliches

Wirken hatte, wie ich im letzten Artikel
schrieb, nicht nur das Ziel, «privater Nothelfer»

zu sein, indem er die einzelnen
Menschen von ihrer Not befreite. Er wollte
seinem Volk als ganzem aufhelfen, es aus der
Volksnot befreien. Diese Volksnot bestand,
wie auch gesagt, in der Zerrissenheit, ja der
teilweisen Vernichtung des Volkes. Vom
Zwölf-Stämme-Volk bestanden zur Zeit Jesu
nur noch zwei bis zweieinhalb Stämme. Die
Nordstämme waren schon lange untergegangen.

Und die bestehenden Stämme waren
innerlich zerrissen, entzweit. Diese Volksnot
wollte Jesus beheben, das Zwölf-Stämme-
Volk wiederherstellen. Sichtbares Zeichen
dafür war die Berufung des Zwölferkreises als

Symbol für das Zwölf-Stämme-Volk. Damit
hatte Jesus zugleich ein sichtbares Zeichen
gesetzt, dass er tatsächlich der endzeitliche
Heilsbringer, der Messias war.
Für uns stellt sich die brennende Frage, die
ich am Schluss des Artikels schon angeführt

habe: Wenn doch Jesus so klare Zeichen
gesetzt hat, dass er der verheissene endzeitliche
Heilsbringer, der Messias ist, warum hat
dann das jüdische Volk ihn nicht als solchen
anerkannt? Es wäre ungerecht, das einfach
mit «bösem Willen» zu beantworten.
Vielmehr müssen wir beachten, welches Messiasbild

das jüdische Volk zur Zeit Jesu besass.

1. Ursprung der Erwartungen eines

Heilsbringers

Grundlage der Erwartung eines endzeitlichen

Heilsbringers war die Überzeugung,
dass Jahwe am Ende der Tage seine
weltumspannende Gottesherrschaft errichten werde.
Wie ich schon angetönt habe, gab es einerseits

die Meinung, Jahwe selber werde dieses
endzeitliche Gottesreich errichten, andererseits

die Meinung, ein von Jahwe beauftragter
und Bevollmächtigter werde «das durch

die Sünde gestörte Verhältnis zwischen Gott
und Menschheit wieder herstellen und ein
Reich des Friedens und der Gerechtigkeit
aufrichten» (J. Obersteiner).
Diese zweite Meinung, dass ein endzeitlicher
Heilsbringer im Auftrag Jahwes die
Gottesherrschaft, das Friedensreich Gottes,
verwirklichen werde, fand ihre Begründung u.a.
in einer «Verheissung des Mose». So lässt das
Buch Deuteronomium Mose zum Volk
sprechen: «Einen Propheten wie mich wird dir
der Herr, dein Gott, aus deiner Mitte, unter
deinen Brüdern, erstehen lassen. Auf ihn
sollt ihr hören. Der Herr wird ihn als Erfüllung

von all dem erstehen lassen, worum du
am Horeb, am Tag der Versammlung, den
Herrn, deinen Gott, gebeten hast Da-



mais sagte der Herr zu mir: Was sie von dir
verlangen, ist recht. Einen Propheten wie
dich will ich ihnen mitten unter ihren
Brüdern erstehen lassen. Ich will ihm meine
Worte in den Mund legen, und er wird ihnen
alles sagen, was ich ihm auftrage»
(18,15-18).
Wer konkret dieser Heilsbringer sei und wie
er die Friedensherrschaft Gottes verwirkliche,

darüber gab es keine eindeutige Aussage.

Es entwickelten sich über diesen
Heilsbringer verschiedene Ansichten. In den
Evangelien finden wir Spuren solcher
verschiedener Ansichten: Es ist da z.B. die Rede
von Elija oder Henoch oder beiden zusammen,

die Gott einst entrückt hatte. Oder es

ist einfach, wie im zitierten Text der
«Prophet». Mehr und mehr aber setzte sich die
Meinung durch, dass dieser endzeitliche
Heilsbringer ein besonders «Gesalbter», eben
der Messias sei.
Wie stellen sich die Zeitgenossen Jesu diesen
Messias, den endzeitlichen Heilsbringer vor?
Auf diese Frage antwortet der bestbekannte
Neutestamentler Anton Vögtle so: «Alle
jüdischen Zeitgenossen waren sich einig, der
erhoffte Heilsbringer müsse eine
Herrlichkeitsgestalt sein, durch die sich die
Herrschermacht Gottes sinnenfällig offenbaren
wird. Der Heilsbringer muss Israel von seinen
Feinden befreien, in den Tagen Jesu und der
Apostel konkret von der römischen
Oberherrschaft; ja auch im eigenen Land muss er
die Gottlosen und Gesetzlosen vernichten.
Die gesamte jüdische Schriftauslegung der
Zwischenzeit war nämlich nicht auf den
Gedanken gekommen, aus dem alttesta-
mentlich einzigartigen Kapitel Jes 53 (der
leidende Gottesknecht, der sich hingibt als
Sühne für die Sünden der Menschen) die
Erwartung herauszulesen, der Messias müsse

in Erfüllung dieser Prophétie stellvertretend

den Sühnetod für <die vielem - für
die Ungezählten, für ganz Israel, ja für die
ganze Menschheit sterben. Das war für
jüdisches Denken so unvollziehbar, dass auch
dort, wo der Gottesknecht dieses vielsagenden

Kapitels auf den erwarteten Messias
gedeutet wurde, die Leidensaussagen konsequent

auf das Volk Israel umgedeutet
wurden.»

2. Die einzelnen Messiasvorstellungen
Der Text von A. Vögtle weist auf zwei
vordringliche Aufgaben des Messias in der
Vorstellung des jüdischen Volkes hin: Befreiung
von der Fremdherrschaft; Vernichtung der
Frevler im eigenen Volk. Das zeigte sich in
konkreten Verhaltensweisen.
Da ist einmal der TäuferJohannes. Über den
Messias sagt er: «Ich taufe euch nur mit Wasser

zum Zeichen der Umkehr. Der aber, der
nach mir kommt, ist stärker als ich Er
wird euch mit dem Heiligen Geist und mit
Feuer taufen. Schon hält er die Schaufel in
der Hand; er wird die Spreu vom Weizen
trennen und den Weizen in seine Scheune
bringen; die Spreu aber wird er in nie
verlöschendem Feuer verbrennen» (Mt 3, 11 f.).
Mit dieser Aussage bringt der Täufer genau
das zum Ausdruck, was die Zeitgenossen Jesu
vom Messias bezüglich des eigenen Volkes
erwarteten: die Gottlosen und Gesetzlosen im
eigenen Land vernichten.
«Ein jeder, der das Volk in der Hoffnung auf
den Messias ansprechen und treffen wollte,
musste den Sprung in die politische Arena
wagen - sei es, indem er selbst den Anspruch
auf den Königsthron erhob, sei es, indem er
versprach, durch grosse Zeichen vor aller Augen

die bevorstehende Wende zu dokumentieren»

(M. Limbeck). Es gab nun solche, die
diese Rolle übernahmen und sich als Messias

ausgaben. Josephus Flavius berichtet z.B.
von einem gewissen Simon, einem Knecht
des Königs Herodes, ein Mensch von hoher,
schöner Gestalt. «Dieser wollte aus der
allgemeinen Verwirrung Nutzen ziehen und wagte,

sich die Königskrone aufzusetzen. Dann
sammelte er eine Menge Abenteurer um
sich, liess sich von diesem sinnlosen Haufen
als König begrüssen und glaubte von sich

selbst, dass er mehr als alle andern der
Königsherrschaft würdig sei.
Ein anderer mit Namen Theudas bewog eine
ungeheure Menschenmenge, ihm unter
Mitnahme ihrer gesamten Habe an den Jordan
zu folgen. Er gab sich nämlich für einen
Propheten aus und behauptete, er könne durch
sein Machtwort die Fluten des Jordan teilen
und seinem Gefolge einen bequemen
Durchgang ermöglichen. - Ein anderer
Betrüger verschaffte sich das Ansehen eines Pro-



pheten und sammelte gegen dreissigtausend
Betrogene um sich. Mit diesen zog er aus der
Wüste auf den sogenannten Ölberg, von wo
er mit Gewalt in Jerusalem einzudringen
gedachte.»

3. Jesus verhält sich ganz anders

Alle diese waren geprägt vom Messiasbild,
wie die Zeitgenossen Jesu ihn sich vorstellten.

Wie ganz anders verhielt sich aberJesus.
Er vernichtete nicht die Gesetzlosen und
Gottlosen im Volk. Im Gegenteil: Er machte
sich die Sünder zu Freunden, ass mit ihnen,
pflegte mit ihnen freundschaftlichen
Umgang. Nicht vernichten wollte er sie, sondern
sie zur Umkehr bewegen. Er kam nicht als

Richter, sondern als Arzt. Als er nach der
Berufung Levis zum Zöllner für diesen und seine

Kollegen ein Festmahl veranstaltete und
die Schriftgelehrten sich darüber ärgerlich
äusserten: «Wie kann er zusammen mit Zöllnern

und Sündern essen!», gab Jesus kurz
und knapp die Antwort: Nicht die Gesunden
brauchen den Arzt, sondern die Kranken.
Ich bin gekommen, um die Sünder zu berufen,

nicht die Gerechten (vgl. Mk 2, 13-17).
Mit Zöllnern Gemeinschaft pflegen, hiess

zugleich, am eigenen Volk Landesverrat
üben. Denn die Zöllner waren ja Kollaborateure

der Römer. Also auch diese Erwartung
erfüllte Jesus nicht, das Volk von der
römischen Fremdherrschaft zu befreien. Erst
recht weigerte er sich, als König aufzutreten.
Als er das Speisewunder vollbracht hatte, so
berichtet Johannes in seinem Evangelium,
sagten die Menschen, die dieses Zeichen
sahen: «Das ist wirklich der Prophet, der in die
Welt kommen soll. Da erkannte Jesus, dass
sie kommen würden, um ihn in ihre Gewalt
zu bringen und zum König zu machen. Daher

zog er sich wieder auf den Berg zurück, er
allein» (Jo 6, 14 f.).
Und als er schliesslich feierlich in Jerusalem
einzog, da geschah das auf eine Weise, die
für einen Königseinzug geradezu lächerlich
wirken musste. Nicht hoch zu Ross kam er
dahergeritten, sondern auf einem Esel, das
Tier der armen Leute, das sich diese mit
knapper Not noch leisten konnten. Und
begleitet war er nicht vom imponierenden Mili-

tärtross, einer stolzen Leibgarde, sondern
vom Volk, das zufällig zusammengelaufen
kam. Anstelle der Waffen trugen sie Aste
und Zweige, die sie geschwind an Bäumen
abgerissen hatten.
Das alles zeigt: Jesus hat sich als Messias ganz
anders verhalten, als das Volk den Messias
erwartete. So können wir sagen: «Einer der
Hauptgründe, weshalb Jesus von seinen
Zeitgenossen nicht als der Messias angesehen
wurde, war das Verhalten Jesu selbst; denn
all das, was für sein Tun charakteristisch war

- dass er die Kranken und Besessenen heilte,
dass er die Volksscharen lehrte, dass er
offensichtlich keine politische Macht anstrebte,
sich vielmehr um die kümmerte, die im
Leben des Volkes am Rande standen, all das

erwartete man vielleicht von einem Propheten,
aber nicht vom Messias» (M. Limbeck).
Erst recht musste Jesu schmähliches Ende am
Kreuz in den Augen des jüdischen Volkes
dagegen sprechen, dass Jesus der von Gott
gesandte Messias, der endzeitliche Heilbrin-
ger war. «Die jüdische Schriftauslegung
kannte schon gar nicht eine Heilsführergestalt

- ob diese als der Messias, der Sohn
Davids, der Menschensohn oder wie auch
immer bezeichnet wurde -, die zuerst in Palästina

die anbrechende Gottesherrschaft
ausrufen wird, dann aber, gar auf Betreiben
religiöser und jüdischer Autoritäten Israels,
getötet werden wird, danach jedoch aus dem
Tod in eine gottgleiche messianische
Machtstellung erhöht werden wird, damit er vom
Himmel her als Richter und Heilsvollender
offenbar werde. Diese Vorstellung vom Weg
des Messias war für jüdisches Denken und
Empfinden nicht nur skandalös, sondern
geradezu unsinnig» (A. Vögtle).
Es darf uns daher nicht wundern, dass die
weitaus erdrückende Mehrheit der Israeliten
des Mutterlandes und der Diaspora auch
nach Ostern nicht zum Glauben an den
gekreuzigten und auferweckten Messias kam
und das bis heute so geblieben ist.

4. Der Glaube an Jesus als Messias,
ein besonderes Gnadengeschenk Gottes

Wenn trotzdem Menschen aus dem
jüdischen Volk den Weg zum Glauben an Jesus,



den Messias, den endzeitlichen und endgültigen

Heilsbringer fanden, dann war das ein
ganz grosses Gnadenwunder. Wir spüren
davon noch etwas in den Berichten, wie die
Jünger zum Glauben kamen. Die beiden
Jünger, die nach Emmaus gingen, formulierten

die Schwierigkeit ganz klar: «Jesus von
Nazareth war ein Prophet, mächtig in Wort
und Tat vor Gott und dem ganzen Volk.
Doch unsere Hohenpriester und Führer
haben ihn zum Tod verurteilt und ans Kreuz
schlagen lassen. Wir aber hatten gehofft,
dass er der sei, der Israel erlösen werde. Und
dazu ist heute schon der dritte Tag, seitdem
das alles geschehen ist» (Lk 24, 19-21). Gerade

der Hinweis auf den «dritten Tag» zeigt,
dass die Jünger den ganzen Glauben aufgegeben

hatten. Denn das war altüberlieferter
israelischer Glaube: Wenn bei einem
Unglück Gott bis zum dritten Tag nicht
eingreift, dann ist alles verloren. Auch die
andern Erscheinungsberichte sprechen auffallend

davon, wie schwer es den Jüngern fiel,
an den Auferweckten als den Messias zu
glauben. Nicht nur der «ungläubige
Thomas» hatte diese Schwierigkeiten. Immer
wieder heisst es bei den Erscheinungsberichten:

Sie oder einige zweifelten.
Damit es zum Glauben an den Gekreuzigten
und Auferweckten als den Messias kam, dazu
brauchte es eine besondere Erleuchtung.

Den Jüngern von Emmaus muss Jesus in
einer langen Belehrung nachweisen, dass der
Messias «leiden musste, um so in die
Herrlichkeit einzugehen». Dass der Glaube an
den Gekreuzigten und Auferweckten Jesus
als Messias eine ganz besondere Gnade
bedeutet, das formuliert Paulus geradezu
klassisch: «Das Wort vom Kreuz ist denen, die
verlorengehen, Torheit; uns aber, die gerettet

werden, ist es Gottes Kraft Wir
verkündigen Christus als den Gekreuzigten: für
Juden ein empörendes Ärgernis, für Heiden
eine Torheit, für die Berufenen aber, Juden
wie Heiden, Christus, Gottes Kraft und Gottes

Weisheit» (1 Kor 1, 18. 23 f.).
Vielleicht ist es gut für uns, wieder einmal
einzusehen, dass unser Glaube an Jesus als

den gekreuzigten und erhöhten Messias, den
endzeitlichen Heilsbringer, ein grosses Wunder

ist. Vielleicht war unsere Verkündigung
von Jesus dem Messias lange Zeit zu trium-
phalistisch, das Kreuz wurde zwar genannt
und überall aufgestellt. Aber der ganze
tragische Ernst dieses Weges wurde nicht voll
realisiert. Sich mutig dieser törichten
Botschaft zu stellen im Bewusstsein: Das alles

spricht gegen jedes vernünftige menschliche
Denken und dennoch ja zu sagen in der
Kraft der Gnade Gottes, das könnte unserem
Glauben wieder neue Leucht- und Lebenskraft

geben.


	Jesus : ein anderer Messias als erwartet

