
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 10

Artikel: Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 4

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arm sein vor Gott - was heisst das für uns? 4

P. Anselm Bütler

Im letzten Artikel dieser Themenreihe war
die Rede davon, dass diese Haltung der
Armut sich nicht allein auf den inneren
Bereich, die Gesinnung des Menschen
beschränken darf. Wahres «Arm sein vor Gott»
schliesst notwendig das Fehlen von Besitztümern

ein. Lukas bringt nicht nur die
Seligpreisung der (materiell) Armen. Er bringt
auch das «Wehe, die ihr reich seid» (Lk
6, 24). Ich habe versucht aufzuzeigen, worin
dieses «Wehe» letztlich begründet ist. Reichtum,

übermässiger Besitz hindert daran,
jetzt (nicht erst nach dem Tode) in das Reich
Gottes einzutreten. Er hindert daran, «vor
allem das Reich Gottes zu suchen» (Mt
6, 19-34). Jesus formuliert sehr hart:
«Niemand kann zwei Herren dienen: Ihr könnt
nicht Gott dienen und dem Reichtum» (Mt
6, 24). Jesu Lehre könnte zusammengefasst
werden in die Kurzformel: Den Reichtum
sehen, ihn bejahen und ihn verschenken.

1. Berechtigte Einwände undJesu Antwort

Wir dürfen nun nicht die Augen schliessen
vor der Wirklichkeit, wie sie heute und jetzt
ist. Können wir es uns heute leisten, den
Reichtum zu verschenken? Das stellt sich vor
allem als Frage an Eltern. Sie müssen ja für
ihre Kinder die Möglichkeit einer
entsprechenden Ausbildung schaffen, und das
kostet heute viel Geld. Und heute, da die
Menschen immer älter werden, stellt sich die Frage

einer berechtigten Vorsorge für das eigene
Leben, damit wir niemandem zur Last fallen,
wenn wir älter werden.
Jesus schockiert uns mit seiner Antwort:
«Sorgt euch nicht, indem ihr sagt: Was sollen

wir essen?, oder: Was sollen wir trinken?,
oder: Was sollen wir anziehen? Denn das
alles erstreben die Heiden. Euer himmlischer
Vater weiss, dass ihr dies alles braucht.
Suchet zuerst das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit, und dies alles wird euch dazugegeben

werden» (V 33-34). Jesus stellt uns vor
eine harte Konfrontation: Wollt ihr Heiden
sein, indem für euch die Sorge um Essen,
Trinken, Kleidung, die Vorsorge für die
Zukunft das Wichtigste ist? Oder wollt ihr Christen

sein, für die die Sorgen um das Reich
Gottes das Wichtigste ist?
Das heisst: Wer mit gläubigem Auge in die
Schöpfung blickt und sieht, wie gross der
positive Wille Gottes zum Leben ist, der kann
zu jenem festen, restlosen Glauben, zu
jenem Vertrauen gelangen, die ihn befähigen,
das ganze Sinnen und Trachten darauf zu
richten, dass heute Gottes Wille geschehe,
dass heute sein Reich Wirklichkeit werde,
dass jener Wille Gottes geschehe, der das
Leben zum Ziel hat und sich daher äussert als

tätige Sorge für die Geschöpfe.
Jesus fordert uns mit seiner Lehre von der
materiellen Armut heraus. Er wird uns allen
wohl den gleichen Vorwurf machen müssen,
wie den Jüngern: Ihr Kleingläubigen! Es ist
wohl etwas Zentrales, und das sollte eigentlich

in uns lebendig werden, dass wir alle
wirklich Kleingläubige sind. - Was wahrer,
echter, grosser Glaube in bezug auf Besitz
und Besitzlosigkeit bewirken kann, das zeigt
uns etwa Mutter Teresa, die 1981 an die
Mitglieder des Vereins der Mitarbeiter der Mutter

Teresa schrieb: «Heute bitte ich euch um
einen Gefallen: Schickt bitte kein Geld
mehr... bis zu der Zeit, wenn wir das ver-



braucht haben, was wir haben Ich möchte

mit Euch die Freude fühlen, ganz von der
göttlichen Vorsehung abzuhängen.»
Wir alle sind Kleingläubige. Das merken wir
gerade an Jesu Worten über Verzicht auf
Reichtum. Gerade hier aber könnte nun das

zu wachsen beginnen, was wir «arm vor Gott»
nennen können. Ehrlich vor Gott eingestehen:

Mein Glaube ist zu schwach, um dein
Wort vom Verzicht auf Reichtum und
Vorsorge glaubend zu leben. Du musst das in
mir wirken. Lassen wir diesen Stachel in uns
wirken. Vielleicht spüren wir mit der Zeit,
was der Geist Gottes in uns wirken wird.
Vielleicht könnte das auch einmal ein Thema
eines ernsten Glaubensgesprächs werden.
Seien wir offen für das Wirken des Geistes, er
kann unmöglich Scheinendes möglich
machen.

2. Wir sind blind für das Geheimnis der
Armut

Die Forderung nach materieller Armut ist
für uns ein Stachel im Fleisch. Das spüren
wir alle. Aber nicht nur für uns. Schon
immer spürten reiche Christen diesen Stachel
und wussten nicht recht, wie damit umgehen.

Ein Versuch ist die Umformung der
Seligpreisung Jesu an die materiell Armen
durch Matthäus, der Jesus jene selig preisen
lässt, die im Geiste arm sind.
Erst recht problematisch wurde die Seligpreisung

der materiell Armen als die Kirche als

Ganzes mehr und mehr materiellen Besitz zu
erwerben begann. Das geschieht mit der sog.
Konstantinischen Wende: Als die Kirche
zuerst gleiche Anerkennung durch den Staat
erhielt wie die andern Religionen, das sog.
Heidentum, und, in einem entscheidenden
Schritt, zur einzig anerkannten Religion im
römischen Reich wurde. Seither hat die Kirche

pausenlos materiellen Besitz angesammelt
und angehäuft: Landbesitz, materiellen

Besitz an Geld und Wertgütern, bis hin zum
Kirchenstaat, der sich an Reichtum und
Macht in nichts unterschied vom weltlichen,
ja auch vom heidnischen Staat. «Die Kurie
steht im Begriff, ein grosses weltliches
Geschäftszentrum zu werden» (Bernhard von
Clairvaux). Spuren davon sind bis heute ge¬

blieben: Denken wir an die Privilegien der
Kleriker (bei uns frei von Militärdienst, früher

frei von Verurteilung durch staatliches
Gericht), die prunkhaften kirchlichen
Gewänder, die Repräsentationsgewänder aus
der konstantinischen Zeit, Gewänder und
liturgischer Schmuck von Prälaten, der in der
nüchternen Umwelt von heute nur noch als

feminin oder als Karneval erscheine. Diese
Anprangerung der Kirche als reiche Kirche
stammt nicht von mir, sondern wurde von
Bischöfen auf dem Konzil öffentlich
vorgebracht.

Dementsprechend wurde dann auch die Lehre

von der Armut umgedeutet. Wohl am
deutlichsten ist diese Umdeutung dargestellt
in Calderons Welttheater. Dort teilt Gott
jedem Menschen seine Rolle zu: einem die
Rolle des Reichen, einem andern die Rolle
des Armen. Und der Arme erhält den Auftrag,

seine Armut ein Leben lang in Geduld
zu tragen, dann werde er einst nach dem
Tode die Seligkeit erlangen.
Aber meinte Jesus mit seinem «Selig ihr
Armen, euch gehört das Himmelreich», wirklich

diese Vertröstung auf die Zeit nach dem
Tode? Die Adressaten seiner Seligpreisung
waren ja die wirklich Armen, besser die Elenden,

jene, die in äusserster materieller und
sozialer Not lebten. Wäre es da nicht
zynisch, diesen Menschen in äusserster Not zu
sagen: Wartet, tragt in Geduld, einmal,
nach dem Tod, wird es dann besser.

Wir, und das taten zuerst Konzilsväter, allen
voran Kardinal Lercaro von Bologna, müssen
zugestehen, dass die Kirche hier vom
Stiftungsauftrag Jesu abgefallen ist. Auf dem
Konzil sagten das verhältnismässig nur wenige

Bischöfe. Aber dies war doch eine
Initialzündung, die in Lateinamerika zu wirken
begann, als die Bischöfe ihre feudalen Paläste
verliessen, in einfache Wohnungen zogen,
ja, z.T. in Slumwohnungen.
Der Verrat der Kirche an ihrem Sendungsauftrag

durchJesus als arme Gemeinschaft zu
leben, blendete das kirchliche Volk, so dass

es vergass, dass Jesusnachfolge etwas zu tun
hat mit materieller Armut.
Dazu kam dann besonders für uns heute in
Europa die Versuchung durch die
Wohlstands- und Überflussgesellschaft. Wir leben



in einer Wohlstands- und Überflussgesellschaft

und finden das eigentlich 2iemlich
normal.
Damit aber sind wir blind geworden für das
Geheimnis Christi in den Armen. Kardinal
Lercaro formulierte dieses Geheimnis Christi
in den Armen auf dem Konzil so: «Christus
lebt in den Armen, er ist in den Armen
genauso gegenwärtig wie in der Eucharistie
oder durch den Hl. Geist im Lehramt der
Kirche. Man könnte von einem <Sakrament>
der Armut und der Armen sprechen. -
Wenn die Kirche das Grundsakrament der
Gegenwart Gottes in Jesus Christus durch
den Hl. Geist in der Welt ist, dann ist die
Kirche durch ihre Armut und durch die
Armen in der Kirche und in kirchlichen
Gemeinschaften ein Sakrament, das heisst:
Christus ist dadurch in besonderer Weise
gegenwärtig.»
Lercaro stellt zuerst den Appell an die
Verantwortlichen in der Kirche. Die Kirche muss
ihr Erscheinungsbild ändern, wie Jesus wieder

freiwillig arm werden. Das ist auch eine
Forderung der Pastoral. P. Gauthier, der
zusammen mit Kardinal Lercaro das Thema
Armut auf dem Konzil zur Sprache brachte,
mahnt: Die Kirche hat die Arbeiterschaft
verloren. Soll sie nun auch die Armen verlie¬

ren, weil die Armen sich im jetzigen
Erscheinungsbild der Kirche nicht daheim fühlen?
Die Kirche muss in ihrem Erscheinungsbild
arm werden. Das gilt für die höhere Hierarchie.

Das ist ein Anruf an alle Organisationen
in der Kirche, auch an die Kirchgemeinden
und natürlich erst recht an die Klöster.

Das ist ein Anruf an uns alle, die wir zur Kirche

gehören.
Die Christen in Lateinamerika (nicht alle, vor
allem nicht die Mächtigen und die
Herrschenden, auch Bischöfe nicht, die immer
noch mit dem Mercedes in den Armenvierteln

ihrer Bischofsstadt aufkreuzen), aber
immer mehr Christen leben bewusst die Armut,
leben mit den Elenden in den Slums und Fa-
velas. Und darum findet dort die Explosion
Gottes statt. An uns alle stellt das die Frage:
Wie können wir beitragen, dass unsere Kirche

als arme Kirche erscheint? Es ist eine
Gewissensfrage, die für uns sehr, sehr hart und
herausfordernd ist, die uns aber nicht davon
dispensiert, sie uns immer wieder neu zu stellen.

Ein Ort, wo das geschehen könnte, wären
kleine Basisgemeinden, die getrieben vom
HL Geist gemeinsam beginnen, ein bewusst
armes Leben zu leben, das vom normalen
Lebensstil abweicht und das diese zu Aussensei-

tern macht, die man gern belächelt.

275


	Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 4

