Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 9

Artikel: Arm sein vor Gott : was heisst das fiur uns? 3
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arm sein vor Gott — was heisst das fiir uns? 3

P. Anselm Biitler

Arm sein vor Gott, so sagte ich im Artikel der
letzten Nummer von «Mariastein», verlangt
ein Zweifaches, gemiss der zweifachen Uber-
lieferung der Seligpreisung der Armen durch
Jesus: «Selig, die arm sind vor Gott» (Mt
5, 3); «Selig, ithr Armen» (Lk 6, 20), wobei
Lukas eindeutig den materiell Armen meint.
Im Artikel der letzten Nummer habe ich dar-
gelegt, was «arm sein vor» im Sinne der mat-
thiischen Seligpreisung meint. Im jetzigen
und folgenden Artikel will ich versuchen, die
Bedeutung der Seligpreisung der Armen im
Sinne des lukanischen Verstindnisses darzu-
legen.

1. «Wehe euch, ihr Reichen.. . .» (Lk 6, 24)

Arm sein vor Gott besagt, wie ich im letzten
Artikel gezeigt habe, dass der Mensch weiss
und bekennt: aus mir vermag ich nichts; aus
mir selber bin ich vor Gott immer nur Siin-
der, weil ich den Forderungen der Liebe
nicht gerecht werden kann: Gott zu lieben
aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, mit all
meinen Kriften; den Nichsten zu lieben wie
mich selbst. Dieses Ungeniigen zu erfahren,
macht den Glaubenden aber nicht schwer-
miitig, traurig, mutlos oder gar verzweifelt.
Im Gegenteil: Zusammen mit seinem Unge-
nigen darf der Glaubende auch erfahren,
dass Gott dieses Unvermogen mit seiner gott-
lichen Fiille iiberwindet. Darum setzt derje-
nige, der arm ist vor Gott, sein ganzes Ver-
trauen auf diese unverdiente, ungeschuldete,
frei geschenkte Liebe Gottes, er setzt sein
Vertrauen auf Gott selber, auf das, was wir
Gnade nennen, freies, iiberschwengliches,
uberfliessendes Geschenk der Liebe, in deren

Kraft der Mensch fihig wird, die empfange-
ne Liebe weiter zu schenken und so andere
Menschen in liebende Menschen zu verwan-
deln. Auf diese Weise nimmt die Herrschaft
Gottes unter den Menschen immer mehr zu,
das Reich Gottes, das Reich der Liebe wird
mehr und mehr Wirklichkeit.

Allerdings steht nun nach den Seligpreisun-
gen bei Lukas auch der Weheruf iiber die
Reichen: «Wehe euch, die ihr reich seid,
denn ihr habt keinen Trost mehr zu erwar-
ten» (Lk 6,24). Damit aber ist klar gesagt:
wahres «Arm sein vor Gott» kann sich nicht
beschrinken auf eine rein innere Haltung.
Wahres «Arm sein vor Gott» schliesst not-
wendig das Fehlen von Besitztimern ein. Je-
sus kiindet nach Lukas den materiell Armen
die Frohe Botschaft, die Seligpreisung an.
Die materiell Armen sind die Lieblinge Got-
tes. Erst sie sind wirklich, voll und ganz «<arm
vor Gott».

Das muss uns zuerst einmal schockieren, uns,
die wir in einer Welt des Uberflusses leben.
Ohne die inhaltliche Fiille von Jesu «Wohl»
iiber die Armen und «Wehe» iiber die Rei-
chen zu entleeren oder abzuschwichen, miis-
sen wir genau darauf achten, wenn Jesus mit
«reich» eigentlich meint. Das erkennen wir
zuerst einmal an der Begriindung, warum Je-
sus das «Wehe» iiber die Reichen spricht.
Grundsitzlich gilt: wer materiellen Besitz
hat, der ihm Lebenssicherheit gibt, der hat es
schwer, sein ganzes Vertrauen auf Gott zu
setzen. Materieller Besitz kann als Hindernis
zwischen Gott und Mensch stehen, kann eine
Barrikade sein zwischen Gott und Mensch.
Das gilt vor allem von jenem materiellen Be-
sitz, den wir Reichtum nennen. Grundsitz-

252



253

lich gilt: Jeder Besitz kann die Haltung der
Armut vor Gott gefihrden, ja zetstoren. Je
grosser dieser Besitz ist, je mehr Sicherheit
mir dieser Besitz gibt, umso grosser ist die
Gefahr, dass die Haltung der Armut vor Gott
unterhdhlt und zerstort wird. Nicht materiel-
ler Besitz als solcher ist ein Hindernis fiir die
Armut vor Gott, sondern materieller Besitz,
der zum Selbstvertrauen verleitet, der ver-
hindert, dass ich alles von Gott erwarte. Und
das ist vor allem bei jener Fiille von Besitz
der Fall, den wir Reichtum nennen.
Allerdings, es ist schwierig, den Begriff
Reichtum richtig zu verstehen. Jesus selber
gibt aber eine Verstindnishilfe dazu mittels
eines Gleichnisses. «Auf den Feldern eines
reichen Mannes stand eine gute Ernte. Dieser
Bauer uiberlegte hin und her: Was soll ich
tun? Ich weiss nicht, wo ich meine Ernte un-
terbringen soll. Schliesslich sagte er: So will
ich es machen: Ich werde meine Scheunen
abreissen und grossere bauen; dort werde ich
mein ganzes Getreide und meine Vortite un-
terbringen. Dann kann ich zu mir selber sa-
gen: Nun hast du einen grossen Vorrat, dert
fiir viele Jahre reicht. Ruh dich aus, iss und
trink, und freu dich des Lebens» (Lk
12, 16-19).

Um den wahren Sinn dieses Gleichnisses zu
verstehen, miissen wir auf den Zusammen-
hang achten, in dem dieses Gleichnis steht.
Voraus geht ein Gesprich mit einem aus der
Volksmenge, der Jesus darum bittet, thm zu
helfen bei einem Erbstreit. Jesus weist diese
Bitte ab. Zugleich weist er darauf hin, welche
Haltung hinter dieser Bitte steht. Er sagt zu
den andern, die dabei stehen (und natiirlich
auch zum Bittenden): «Gebt acht, hitet
euch vor jeder Art von Habgier. Denn der
Sinn des Lebens besteht nicht darin, dass ein
Mensch aufgrund seines grossen Vermogens
im Uberfluss lebt» (Lk 12, 13-16).

Hier also stossen wir auf den tiefsten Grund,
warum Reichtum Armut vor Gott verhin-
dert: der Reichtum verleitet dazu, Gott zu
vergessen, ihn aus dem Ziel des Lebens aus-
zuklammern, nur eines zum Ziel des Lebens
zu machen: Im Uberfluss leben, das mate-
rielle Geniessen zum einzigen Lebensinhalt
zu machen, sein ganzes Denken und Streben
nur darauf richten, immer mehr Reichtum

anzusammeln, um immer mehr das Leben
materiell geniessen zu kénnen.

Jetzt wird auch das harte «Wehe» Jesu tiber
die Reichen verstindlich: «Wehe euch, die
ihr reich seid; denn ihr habt keinen Trost
mehr zu erwarten» (Lk 6, 24). Wer nur noch
einen einzigen Trost kennt und sucht: mate-
riellen Lebensgenuss, der ist letztlich ein ar-
mer Mensch, der einmal iiber sich selber und
sein Leben selber ein «Wehe» sprechen wird.
Wenn Jesus so ernste Worte itber den Reich-
tum spricht, dann muss das uns alle beunru-
higen. Ein anderes noch ernsteres Wort Jesu
iiber die Reichen kann diese Unruhe noch
vermehren. Einem sehr reichen Mann, der
Jesus fragt, was er tun miisse, um ewiges Le-
ben zu erlangen, antwortet Jesus: Verkauf al-
les, was du hast, verteil das Geld an die Ar-
men, und du wirst einen bleibenden Schatz
im Himmel haben; dann komm und folge
mir nach. Als der reiche Mann das horte,
wurde er sehr traurig. Jesus sah ihn an und
sagte: «Wie schwer ist es fiilr Menschen, die
viel besitzen, in das Reich Gottes zu kom-
men! Denn eher geht ein Kamel durch ein
Nadelohr, als dass ein Reicher in das Reich
Gottes gelangt (Lk 18, 18-25).

Man hat oft versucht, diesen Vergleich abzu-
schwichen. Damit wird man aber Jesu Aussa-
ge nicht gerecht. Wir miissen Jesu Wort von
Nadeléhr genau nehmen, das heisst, wir
miissen aufgrund dieses Vergleiches klar sa-
gen: Es ist unmoglich, dass ein Reicher ins
Reich Gottes gelangt. Dieser Vergleich muss
uns geradezu Schrecken einjagen, wie er da-
mals Jesu Zuhérern Schrecken eingejagt hat,
so dass sie erschrocken fragten: Wer kann
dann noch gerettet werden? Und erst jetzt,
wenn wir von Jesu Vergleich wirklich schok-
kiert sind, diirfen wir Jesu helfende Antwort
als Trost und Ermutigung entgegennehmen:
«Was fiir Menschen unmoglich ist, ist fiir
Gott moglich» (Lk 18, 27).

2. Es geht darum, sich hier und jetzt ganz fiir
das Reich Gottes einzusetzen, nicht darum,
einst im Jenseits in den Himmel zu kommen.

Vielleicht sind wir schon zu sehr an diese
Texte gewdhnt, um das Schockierende daran
noch zu spiiren. Versuchen wir, in den fol-



genden Uberlegungen, das zu erahnen, was
Jesus mit seiner Warnung vor dem Reichtum
eigentlich meint und welche Konsequenzen
sich daraus fiir uns ergeben.

Fir gewohnlich versteht man die Antwort
Jesu so, dass er darauf hinweise, wie schwie-
rig es sei fuir Reiche, einmal, nach dem Tod,
im Jenseits in das Reich Gottes zu kommen.
Auch die Jiinger scheinen Jesu Wort iiber die
Reichen so verstanden zu haben. Wenn wir
aber den Zusammenhang beachten, wird
klar, dass Jesus nicht das ewige Heil meint.
Am Anfang steht die Frage des Jiinglings
nach dem ewigen Leben. Jesu Antwort dar-
auf spricht nicht vom Reichtum, sondern da-
von, die Gebote zu halten. «Die Gebote sind
der Weg ins ewige Leben. Der Gewinn des
ewigen Lebens aber, das heisst die Rettung
des Menschen aus der Macht des Todes, ist
von Gott abhingig. <Fiir Gott aber ist alles
moglich> (V27)» (M. Limbeck).

Jesus fithrt den Jungling auf eine andere
Fihrte. «Er gewann ihn lieb», heisst es bei
Markus. Und nun will Jesus diesen Jiingling,
der gottesfiirchtig lebt, fiir etwas Besonderes
gewinnen: in sein Reich einzutreten. Dieses
Reich Gottes aber ist jetzt hier gegenwirtig.
Jesus verwitklicht dieses Reich des Vaters
durch sein Wirken. Und er sucht Mitarbeiter.
Dieser Jungling scheint geeignet dafiir zu
sein. Und so lddt er ihn ein, sein bisheriges
Leben aufzugeben und mit Jesus auf «Mis-
sionsreise» zu gehen. Das heisst: Der Jiing-
ling kann jetzt und heute ins Reich Gottes
gelangen, das mit Jesus angebrochen ist.
Doch wegen seines Reichtums kann der
Jungling diesen entscheidenden Schritt nicht
tun. Er kann sich nicht entschliessen, nicht
dazu durchringen, sich mit allen Kriften ein-
zusetzen fiir den Aufbau des Reiches Gottes
hier und jetzt.

Warum ist der Reichtum ein Hindernis, jetzt
in das Reich Gottes einzutreten, das heisst,
Jesus nachzufolgen, alles zu verlassen, um
sein ganzes Leben dafiir einzusetzen, dass
jetzt hier das Reich Gottes, die Gottesherr-
schaft Wirklichkeit werde? Der Exeget Mar-
kus Limbeck gibt im Kommentar zu dieser
Stelle folgende Antwort: «Der Reichtum hin-
dert am jetzigen Eintritt in das Reich Gottes,
weil das Reich Gottes seine eigenen Gesetze

hat: Man muss das Reich Gottes annehmen
wie ein Kind (Mk 10, 15). Wer der erste sein
will, soll der Letzte von allen und Diener al-
ler sein (Mk 9, 35). Diese Umkehrung der
Werte zu leben — und sie nicht nur zu ver-
kiinden und zu preisen - ist fiir denjenigen
(fast) unmdglich, der von seinem Besitz nicht
absehen und sich davon nicht lésen kann.
Deshalb <«geht ein Kamel eher durch ein Na-
delshr, als dass ein Reicher in das Reich Got-
tes gelangt.»

3. Es geht darum, zuerst das Reich Gottes zu
suchen (Mt 6, 19-34).

Es gibt aber noch einen anderen Grund, bes-
ser gesagt, eine tiefere Sicht des eben ange-
fuhrten Grundes, warum ein Reicher jetzt
nicht in das Reich Gottes gelangen kann, das
heisst, sich ganz fiir die Verwirklichung der
Gottesherrschaft jetzt und hier nicht einset-
zen kann. Ganzeinsatz fiir das Reich Gottes
besteht darin, dass die ersten Bitten des Va-
ter Unser zum Hauptanliegen des Christen
werden: Vater, dein Name werde geheiligt,
dein Reich komme, dein Wille geschehe.
Wer jetzt ganz in das Reich Gottes eintritt,
sich ganz dafiir einsetzt, der wird durch diese
Bitte motiviert und befihigt, so zu leben,
dass der Name des Vaters tatsichlich gehei-
ligt wird, dass Gottes Reich tatsichlich hier
und jetzt Wirklichkeit wird.

Fiir diese Bereitschaft, die ersten Bitten des
Vater Unser in die Tat umzusetzen, gibt es
aber eine grosse Gefahr: das Geld und damit
verbunden die Angst des Menschen.

Horen wir Jesus selber. Er mahnt seine Jiin-
ger: Sammelt euch nicht Schitze auf Erden,
wo Motte und Wurm sie zerstoren, wo Diebe
einbrechen und stehlen. Sammelt euch
Schitze im Himmel . . . Denn wo dein Schatz
ist, da ist auch dein Herz (Mt 6, 19-21).
Jesus gibt hier eine erste, einfache und vor-
dergriindige Antwort, warum Reichtum hin-
dert, sich fiir Gottes Heiligung und Aufbau
seines Reiches einzusetzen: wer um Reich-
tum bemiiht ist, der kennt keine andern In-
teressen, der kann sein Herz nicht ganz ein-
setzen fiir den Aufbau des Reiches Gottes.
Aber Jesus stosst weiter in die Tiefe vor. Er
spricht vom Auge. Das Auge des Menschen

254



255

ist die Lampe. Wenn das Auge aufrichtig ist,
ist der Mensch innerlich hell und offen,
wenn das Auge bése ist, ist der Mensch in-
nerlich dunkel und verschlossen. Was aber
heisst: «aufrichtig», was heisst «<bdses Auge»?
Wenn wir andere Stellen mit gleichen Aus-
driicken herbeiziehen, dann ergibt sich fol-
gendes:

Das Auge sieht den Reichtum in der Welt.
Diesen Reichtum kann man verschieden se-
hen: Man kann thn sehen mit Habgier. Dann
entsteht Neid und Missgunst gegeniiber je-
dem Besitz, den ein anderer hat. Und was
man besitzt, das will man nicht weggeben.
So schildert im Buch Jesus Sirach der Verfas-
ser den Menschen mit habgierigem Auge so:
Schlimm ist ein Geizhals, der sein Gesicht
abwendet und die Hungernden verachtet.
Dem Auge des Toren ist sein Besitz zu klein,
ein geiziges Auge trocknet die Seele aus. Das
Auge des Geizigen hastet nach Speise, Unru-
he herrscht an seinem Tisch» (14, 8-10).
Und: «Mein Sohn, sitzt du am Tisch eines
Grossen, dann reiss den Rachen nicht auf.
Sag nicht: Es ist reichlich da. Denk daran,
wie hisslich ein gieriges Auge ist» (31, 12f.).
Das Auge ist bose, damit ist im Menschen
dunkel, wenn das Auge des Hungernden
nicht sehen will, um ja nicht thnen etwas ge-
ben zu mussen. Bose ist das Auge, wenn es
alles nur unter dem Gesichtspunkt des Besit-
zes sieht. Das Auge, und damit natiirlich der
Mensch, ist bése, wenn er alles nur mit Neid,
Missgunst, Habgier sicht.

Dem gegeniiber ist das aufrichtige Auge, je-
nes Auge, jener Mensch, der alles, den gros-

sen Reichtum, den die Welt bietet, sehen
kann ohne Habgier, ohne Neid und Miss-
gunst.

Das Entscheidende aber liegt darin: Gott ist
jener, der den Reichtum freigebig ver-
schenkt. In dieser freigebig schenkenden Lie-
be, in der Gott nichts fiir sich behilt, son-
dern alles den Menschen schenkt, in dieser
freigebig schenkenden Liebe wird Gott ge-
heiligt und wird sein Reich aufgebaut. - Der
Gegensatz dazu ist das bose Auge, das nei-
disch und eifersiichtig und habsiichtig drein-
blickt und nicht sehen kann, wie im Leben
Reichtum verschenkt wird. So kommt es zu
einem unvereinbaren Gegensatz und Widet-
spruch, den Jesus sehr hart formuliert: Nie-
mand kann zwei Herren dienen: Thr konnt
nicht Gott dienen und dem Besitz (arami-
isch: Mammon) (V. 24).

Das ist also der eigentliche Grund fur die
Aufforderung Jesu: Sammelt nicht Schitze
auf Erden: «Das Leben ist reich. Aber der
Reichtum ist uns nicht gegeben, damit wir
ihn zuriickbehalten und <vergrabens! Wir
sollen ihn sein lassen — als Geschenk fzir uns,
durch das unser Leben hell wird, und als Ge-
schenk von uns, durch welches wir das Leben
anderer erhellen. Auch dadurch dienen wir
Gott, dass wir — wie Gott — zu schenken wa-
gen. Auch dadurch tragen wir dazu bei, dass
Gottes Name geheiligt wird und sein Reich
kommt» (M. Limbeck).

Wir kénnten Jesu Lehre kurz in folgenden
Slogan zusammenfassen: Den Reichtum se-
hen kénnen, bejahen und verschenken.




	Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 3

