
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 9

Artikel: Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arm sein vor Gott - was heisst das für uns? 3

P. Anselm Bütler

Arm sein vor Gott, so sagte ich im Artikel der
letzten Nummer von «Mariastein», verlangt
ein Zweifaches, gemäss der zweifachen
Überlieferung der Seligpreisung der Armen durch
Jesus: «Selig, die arm sind vor Gott» (Mt
5,3); «Selig, ihr Armen» (Lk 6,20), wobei
Lukas eindeutig den materiell Armen meint.
Im Artikel der letzten Nummer habe ich
dargelegt, was «arm sein vor» im Sinne der mat-
thäischen Seligpreisung meint. Im jetzigen
und folgenden Artikel will ich versuchen, die
Bedeutung der Seligpreisung der Armen im
Sinne des lukanischen Verständnisses darzulegen.

1. «Wehe euch, ihr Reichen ...» (Lk 6, 24)

Arm sein vor Gott besagt, wie ich im letzten
Artikel gezeigt habe, dass der Mensch weiss
und bekennt: aus mir vermag ich nichts; aus
mir selber bin ich vor Gott immer nur Sünder,

weil ich den Forderungen der Liebe
nicht gerecht werden kann: Gott zu lieben
aus ganzem Herzen, aus ganzer Seele, mit all
meinen Kräften; den Nächsten zu lieben wie
mich selbst. Dieses Ungenügen zu erfahren,
macht den Glaubenden aber nicht schwermütig,

traurig, mutlos oder gar verzweifelt.
Im Gegenteil: Zusammen mit seinem
Ungenügen darf der Glaubende auch erfahren,
dass Gott dieses Unvermögen mit seiner
göttlichen Fülle überwindet. Darum setzt derjenige,

der arm ist vor Gott, sein ganzes
Vertrauen auf diese unverdiente, ungeschuldete,
frei geschenkte Liebe Gottes, er setzt sein
Vertrauen auf Gott selber, auf das, was wir
Gnade nennen, freies, überschwengliches,
überfliessendes Geschenk der Liebe, in deren

Kraft der Mensch fähig wird, die empfangene
Liebe weiter zu schenken und so andere

Menschen in liebende Menschen zu verwandeln.

Auf diese Weise nimmt die Herrschaft
Gottes unter den Menschen immer mehr zu,
das Reich Gottes, das Reich der Liebe wird
mehr und mehr Wirklichkeit.
Allerdings steht nun nach den Seligpreisungen

bei Lukas auch der Weheruf über die
Reichen: «Wehe euch, die ihr reich seid,
denn ihr habt keinen Trost mehr zu erwarten»

(Lk 6, 24). Damit aber ist klar gesagt:
wahres «Arm sein vor Gott» kann sich nicht
beschränken auf eine rein innere Haltung.
Wahres «Arm sein vor Gott» schliesst
notwendig das Fehlen von Besitztümern ein. Jesus

kündet nach Lukas den materiell Armen
die Frohe Botschaft, die Seligpreisung an.
Die materiell Armen sind die Lieblinge Gottes.

Erst sie sind wirklich, voll und ganz «arm
vor Gott».
Das muss uns zuerst einmal schockieren, uns,
die wir in einer Welt des Überflusses leben.
Ohne die inhaltliche Fülle von Jesu «Wohl»
über die Armen und «Wehe» über die
Reichen zu entleeren oder abzuschwächen, müssen

wir genau darauf achten, wenn Jesus mit
«reich» eigentlich meint. Das erkennen wir
zuerst einmal an der Begründung, warum Jesus

das «Wehe» über die Reichen spricht.
Grundsätzlich gilt: wer materiellen Besitz
hat, der ihm Lebenssicherheit gibt, der hat es

schwer, sein ganzes Vertrauen auf Gott zu
setzen. Materieller Besitz kann als Hindernis
zwischen Gott und Mensch stehen, kann eine
Barrikade sein zwischen Gott und Mensch.
Das gilt vor allem von jenem materiellen
Besitz, den wir Reichtum nennen. Grundsätz-



lieh gilt: Jeder Besitz kann die Haltung der
Armut vor Gott gefährden, ja zerstören. Je
grösser dieser Besitz ist, je mehr Sicherheit
mir dieser Besitz gibt, umso grösser ist die
Gefahr, dass die Haltung der Armut vor Gott
unterhöhlt und zerstört wird. Nicht materieller

Besitz als solcher ist ein Hindernis für die
Armut vor Gott, sondern materieller Besitz,
der zum Selbstvertrauen verleitet, der
verhindert, dass ich alles von Gott erwarte. Und
das ist vor allem bei jener Fülle von Besitz
der Fall, den wir Reichtum nennen.
Allerdings, es ist schwierig, den Begriff
Reichtum richtig zu verstehen. Jesus selber
gibt aber eine Verständnishilfe dazu mittels
eines Gleichnisses. «Auf den Feldern eines
reichen Mannes stand eine gute Ernte. Dieser
Bauer überlegte hin und her: Was soll ich
tun? Ich weiss nicht, wo ich meine Ernte
unterbringen soll. Schliesslich sagte er: So will
ich es machen: Ich werde meine Scheunen
abreissen und grössere bauen; dort werde ich
mein ganzes Getreide und meine Vorräte
unterbringen. Dann kann ich zu mir selber
sagen: Nun hast du einen grossen Vorrat, der
für viele Jahre reicht. Ruh dich aus, iss und
trink, und freu dich des Lebens» (Lk
12,16-19).
Um den wahren Sinn dieses Gleichnisses zu
verstehen, müssen wir auf den Zusammenhang

achten, in dem dieses Gleichnis steht.
Voraus geht ein Gespräch mit einem aus der
Volksmenge, der Jesus darum bittet, ihm zu
helfen bei einem Erbstreit. Jesus weist diese
Bitte ab. Zugleich weist er daraufhin, welche
Haltung hinter dieser Bitte steht. Er sagt zu
den andern, die dabei stehen (und natürlich
auch zum Bittenden): «Gebt acht, hütet
euch vor jeder Art von Habgier. Denn der
Sinn des Lebens besteht nicht darin, dass ein
Mensch aufgrund seines grossen Vermögens
im Überfluss lebt» (Lk 12,13-16).
Hier also stossen wir auf den tiefsten Grund,
warum Reichtum Armut vor Gott verhindert:

der Reichtum verleitet dazu, Gott zu
vergessen, ihn aus dem Ziel des Lebens
auszuklammern, nur eines zum Ziel des Lebens
zu machen: Im Überfluss leben, das materielle

Geniessen zum einzigen Lebensinhalt
zu machen, sein ganzes Denken und Streben
nur darauf richten, immer mehr Reichtum

anzusammeln, um immer mehr das Leben
materiell gemessen zu können.
Jetzt wird auch das harte «Wehe» Jesu über
die Reichen verständlich: «Wehe euch, die
ihr reich seid; denn ihr habt keinen Trost
mehr zu erwarten» (Lk 6, 24). Wer nur noch
einen einzigen Trost kennt und sucht:
materiellen Lebensgenuss, der ist letztlich ein
armer Mensch, der einmal über sich selber und
sein Leben selber ein «Wehe» sprechen wird.
Wenn Jesus so ernste Worte über den Reichtum

spricht, dann muss das uns alle beunruhigen.

Ein anderes noch ernsteres Wort Jesu
über die Reichen kann diese Unruhe noch
vermehren. Einem sehr reichen Mann, der
Jesus fragt, was er tun müsse, um ewiges
Leben zu erlangen, antwortet Jesus: Verkauf
alles, was du hast, verteil das Geld an die
Armen, und du wirst einen bleibenden Schatz
im Himmel haben; dann komm und folge
mir nach. Als der reiche Mann das hörte,
wurde er sehr traurig. Jesus sah ihn an und
sagte: «Wie schwer ist es für Menschen, die
viel besitzen, in das Reich Gottes zu kommen!

Denn eher geht ein Kamel durch ein
Nadelöhr, als dass ein Reicher in das Reich
Gottes gelangt (Lk 18, 18-25).
Man hat oft versucht, diesen Vergleich
abzuschwächen. Damit wird man aberJesu Aussage

nicht gerecht. Wir müssen Jesu Wort von
Nadelöhr genau nehmen, das heisst, wir
müssen aufgrund dieses Vergleiches klar
sagen: Es ist unmöglich, dass ein Reicher ins
Reich Gottes gelangt. Dieser Vergleich muss
uns geradezu Schrecken einjagen, wie er
damals Jesu Zuhörern Schrecken eingejagt hat,
so dass sie erschrocken fragten: Wer kann
dann noch gerettet werden? Und erst jetzt,
wenn wir von Jesu Vergleich wirklich schok-
kiert sind, dürfen wir Jesu helfende Antwort
als Trost und Ermutigung entgegennehmen:
«Was für Menschen unmöglich ist, ist für
Gott möglich» (Lk 18,27).

2. Es geht darum, sich hier und jetzt ganz für
das Reich Gottes einzusetzen, nicht darum,
einst imJenseits in den Himmel zu kommen.

Vielleicht sind wir schon zu sehr an diese
Texte gewöhnt, um das Schockierende daran
noch zu spüren. Versuchen wir, in den fol-



genden Übedegungen, das zu erahnen, was
Jesus mit seiner Warnung vor dem Reichtum
eigentlich meint und welche Konsequenzen
sich daraus für uns ergeben.
Für gewöhnlich versteht man die Antwort
Jesu so, dass er daraufhinweise, wie schwierig

es sei für Reiche, einmal, nach dem Tod,
im Jenseits in das Reich Gottes zu kommen.
Auch die Jünger scheinen Jesu Wort über die
Reichen so verstanden zu haben. Wenn wir
aber den Zusammenhang beachten, wird
klar, dass Jesus nicht das ewige Heil meint.
Am Anfang steht die Frage des Jünglings
nach dem ewigen Leben. Jesu Antwort darauf

spricht nicht vom Reichtum, sondern
davon, die Gebote zu halten. «Die Gebote sind
der Weg ins ewige Leben. Der Gewinn des

ewigen Lebens aber, das heisst die Rettung
des Menschen aus der Macht des Todes, ist
von Gott abhängig. <Für Gott aber ist alles
möglich> (V27)» (M. Limbeck).
Jesus führt den Jüngling auf eine andere
Fährte. «Er gewann ihn lieb», heisst es bei
Markus. Und nun will Jesus diesen Jüngling,
der gottesfürchtig lebt, für etwas Besonderes
gewinnen: in sein Reich einzutreten. Dieses
Reich Gottes aber ist jetzt hier gegenwärtig.
Jesus verwirklicht dieses Reich des Vaters
durch sein Wirken. Und er sucht Mitarbeiter.
Dieser Jüngling scheint geeignet dafür zu
sein. Und so lädt er ihn ein, sein bisheriges
Leben aufzugeben und mit Jesus auf
«Missionsreise» zu gehen. Das heisst: Der Jüngling

kann jetzt und heute ins Reich Gottes
gelangen, das mit Jesus angebrochen ist.
Doch wegen seines Reichtums kann der
Jüngling diesen entscheidenden Schritt nicht
tun. Er kann sich nicht entschliessen, nicht
dazu durchringen, sich mit allen Kräften
einzusetzen für den Aufbau des Reiches Gottes
hier und jetzt.
Warum ist der Reichtum ein Hindernis, jetzt
in das Reich Gottes einzutreten, das heisst,
Jesus nachzufolgen, alles zu verlassen, um
sein ganzes Leben dafür einzusetzen, dass

jetzt hier das Reich Gottes, die Gottesherrschaft

Wirklichkeit werde? Der Exeget Markus

Limbeck gibt im Kommentar zu dieser
Stelle folgende Antwort: «Der Reichtum hindert

am jetzigen Eintritt in das Reich Gottes,
weil das Reich Gottes seine eigenen Gesetze

hat: Man muss das Reich Gottes annehmen
wie ein Kind (Mk 10, 15). Wer der erste sein
will, soll der Letzte von allen und Diener
aller sein (Mk 9,35). Diese Umkehrung der
Werte zu leben - und sie nicht nur zu
verkünden und zu preisen - ist für denjenigen
(fast) unmöglich, der von seinem Besitz nicht
absehen und sich davon nicht lösen kann.
Deshalb <geht ein Kamel eher durch ein
Nadelöhr, als dass ein Reicher in das Reich Gottes

gelangt).»

3. Es geht darum, zuerst das Reich Gottes zu
suchen (Mt 6,19-34).
Es gibt aber noch einen anderen Grund, besser

gesagt, eine tiefere Sicht des eben
angeführten Grundes, warum ein Reicher jetzt
nicht in das Reich Gottes gelangen kann, das

heisst, sich ganz für die Verwirklichung der
Gottesherrschaft jetzt und hier nicht einsetzen

kann. Ganzeinsatz für das Reich Gottes
besteht darin, dass die ersten Bitten des Vater

Unser zum Hauptanliegen des Christen
werden: Vater, dein Name werde geheiligt,
dein Reich komme, dein Wille geschehe.
Wer jetzt ganz in das Reich Gottes eintritt,
sich ganz dafür einsetzt, der wird durch diese
Bitte motiviert und befähigt, so zu leben,
dass der Name des Vaters tatsächlich geheiligt

wird, dass Gottes Reich tatsächlich hier
und jetzt Wirklichkeit wird.
Für diese Bereitschaft, die ersten Bitten des
Vater Unser in die Tat umzusetzen, gibt es

aber eine grosse Gefahr: das Geld und damit
verbunden die Angst des Menschen.
Hören wir Jesus selber. Er mahnt seine Jünger:

Sammelt euch nicht Schätze auf Erden,
wo Motte und Wurm sie zerstören, wo Diebe
einbrechen und stehlen. Sammelt euch
Schätze im Himmel. Denn wo dein Schatz
ist, da ist auch dein Herz (Mt 6, 19-21).
Jesus gibt hier eine erste, einfache und
vordergründige Antwort, warum Reichtum
hindert, sich für Gottes Heiligung und Aufbau
seines Reiches einzusetzen: wer um Reichtum

bemüht ist, der kennt keine andern
Interessen, der kann sein Herz nicht ganz
einsetzen für den Aufbau des Reiches Gottes.
Aber Jesus stösst weiter in die Tiefe vor. Er
spricht vom Auge. Das Auge des Menschen



ist die Lampe. Wenn das Auge aufrichtig ist,
ist der Mensch innerlich hell und offen,
wenn das Auge böse ist, ist der Mensch
innerlich dunkel und verschlossen. Was aber
heisst: «aufrichtig», was heisst «böses Auge»?
Wenn wir andere Stellen mit gleichen
Ausdrücken herbeiziehen, dann ergibt sich
folgendes:

Das Auge sieht den Reichtum in der Welt.
Diesen Reichtum kann man verschieden
sehen: Man kann ihn sehen mit Habgier. Dann
entsteht Neid und Missgunst gegenüber
jedem Besitz, den ein anderer hat. Und was
man besitzt, das will man nicht weggeben.
So schildert im Buch Jesus Sirach der Verfasser

den Menschen mit habgierigem Auge so:
Schlimm ist ein Geizhals, der sein Gesicht
abwendet und die Hungernden verachtet.
Dem Auge des Toren ist sein Besitz zu klein,
ein geiziges Auge trocknet die Seele aus. Das
Auge des Geizigen hastet nach Speise, Unruhe

herrscht an seinem Tisch» (14,8-10).
Und: «Mein Sohn, sitzt du am Tisch eines
Grossen, dann reiss den Rachen nicht auf.
Sag nicht: Es ist reichlich da. Denk daran,
wie hässlich ein gieriges Auge ist» (31, 12 f.).
Das Auge ist böse, damit ist im Menschen
dunkel, wenn das Auge des Hungernden
nicht sehen will, um ja nicht ihnen etwas
geben zu müssen. Böse ist das Auge, wenn es
alles nur unter dem Gesichtspunkt des Besitzes

sieht. Das Auge, und damit natürlich der
Mensch, ist böse, wenn er alles nur mit Neid,
Missgunst, Habgier sieht.
Dem gegenüber ist das aufrichtige Auge,
jenes Auge, jener Mensch, der alles, den gros¬

sen Reichtum, den die Welt bietet, sehen
kann ohne Habgier, ohne Neid und
Missgunst.

Das Entscheidende aber liegt darin: Gott ist
jener, der den Reichtum freigebig
verschenkt. In dieser freigebig schenkenden Liebe,

in der Gott nichts für sich behält,
sondern alles den Menschen schenkt, in dieser
freigebig schenkenden Liebe wird Gott
geheiligt und wird sein Reich aufgebaut. - Der
Gegensatz dazu ist das böse Auge, das
neidisch und eifersüchtig und habsüchtig drein-
blickt und nicht sehen kann, wie im Leben
Reichtum verschenkt wird. So kommt es zu
einem unvereinbaren Gegensatz und
Widerspruch, den Jesus sehr hart formuliert:
Niemand kann zwei Herren dienen: Ihr könnt
nicht Gott dienen und dem Besitz (aramäisch:

Mammon) (V. 24).
Das ist also der eigentliche Grund für die
Aufforderung Jesu: Sammelt nicht Schätze
auf Erden: «Das Leben ist reich. Aber der
Reichtum ist uns nicht gegeben, damit wir
ihn zurückbehalten und «vergrabend Wir
sollen ihn sein lassen - als Geschenk für uns,
durch das unser Leben hell wird, und als
Geschenk von uns, durch welches wir das Leben
anderer erhellen. Auch dadurch dienen wir
Gott, dass wir - wie Gott - zu schenken
wagen. Auch dadurch tragen wir dazu bei, dass

Gottes Name geheiligt wird und sein Reich
kommt» (M. Limbeck).
Wir könnten Jesu Lehre kurz in folgenden
Slogan zusammenfassen: Den Reichtum
sehen können, bejahen und verschenken.

255


	Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 3

