
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 8

Artikel: Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arm sein vor Gott - was heisst das für uns? 2

P. Anselm Bütler

Im ersten Artikel zur Frage, wie sie im Titel
formuliert ist, habe ich ausgeführt, dass nur
der Heilige Geist uns die Haltung der Armut
schenken kann (vgl. Nr. 6/88, S. 152). Das
bedeutet für uns, dass wir uns für das Wirken
des Heiligen Geistes offen halten müssen,
damit er in uns das Wunder wirken kann,
auch «Arme Jahwes» zu werden. Was das für
uns konkret bedeutet, heute «Arme Jahwes»
zu sein, möchte ich in den folgenden
Darlegungen und in einem weiteren Artikel in der
nächsten Nummer etwas anzudeuten versuchen.

«Arm sein vor Gott» verlangt ein Zweifaches,
gemäss der zweifachen Uberlieferung der
Seligpreisung der Armen durch Jesus: bei
Matthäus: «Selig die arm sind vor Gott»
(5,3); bei Lukas: «Selig ihr Armen» (6,20),
wobei Lukas eindeutig die materiell Armen
meint. In diesem Artikel geht es um die
Armut vor Gott im Sinn des Matthäus.

1. Arm sein als Bewusstsein
der eigenen Armseligkeit

Matthäus schreibt in seinen Seligpreisungen
zu Beginn der Bergpredigt: «Selig, die ihr
arm seid vor Gott.» Was «arm sein vor Gott»
letztlich bedeutet, formuliert der Neutesta-
mentler Rudolf Schnackenburg so: «Arm sein
vor Gott meint, sich vor Gott arm wissen und
in aller Not auf ihn allein sein Vertrauen
setzen meint, sich seiner Armseligkeit be-
wusst sein und sich der göttlichen Barmherzigkeit

ausliefern.»
Was das letztlich besagt, wird erst ganz
verständlich, wenn wir den damaligen Hintergrund

der jüdischen religiösen Haltung be¬

achten. Die frommen Juden wussten, dass

Gott seine Herrschaft aufrichten wird. Aber
sie waren der Meinung, dass sie gleichsam als

«Vorleistung» in der Kraft der göttlichen
Gnade alle Gebote genauestens erfüllen
müssten, um als gerecht vor Gott dastehen
zu können. Dem gegenüber zeigt Jesus in
seinem Handeln, dass Gott ohne jede Vorleistung

vergibt. Denken wir etwa an den
Gelähmten, den vier Männer vom Dach aus vor
Jesus niederliessen. Markus formuliert die
Reaktion Jesu so: «Als Jesus ihren Glauben
sah (also den Glauben der vier Männer, nicht
des Gelähmten), sagte er zu dem Gelähmten:

Mein Sohn, deine Sünden sind dir
vergeben» (2, 5).
Damit zeigt Jesus, wie Gott sich zu uns
Menschen verhält. Vor Gott sind Israel und wir
alle, alle Menschen ein einziges grosses
«Unheilkollektiv». Gott bietet nun diesem
universalen Unheilkollektiv und darin jedem
einzelnen Menschen seinen Bund an. Dieses

Angebot macht Jesus nicht aufgrund eines
früheren Bundes, den Israel ja gebrochen
hatte, nicht aufgrund der Befolgung des

Gesetzes, nicht aufgrund des Opferkultes. Gott
ergreift von sich die Initiative, um zu unserem

Heil die Gottesherrschaft aufzurichten.
Wir Menschen können mit all unseren
Aktivitäten die Gottesherrschaft nicht verwirklichen.

Es verhält sich vielmehr umgekehrt:
Die Gottesherrschaft erfasst den Menschen,
sofern er sich erfassen lässt und auf
eigenmächtiges Handeln verzichtet.
Das aber besagt: Wir müssen uns vor Gott
ehrlich und aus tiefstem Herzen als Sünder
bekennen, und das nicht nur das eine und
andere Mal, sondern aus einer Grundhaltung



heraus. Jesus sagt das ganz klar. Als einige
Leute zu Jesus kamen und ihm berichteten,
dass Pilatus Galiläer in dem Augenblick
umbringen liess, als sie im Tempel ihr Opfer
darbrachten, antworteteJesus: Meint ihr, nur
diese Galiläer seien Sünder, alle andern Galiläer

aber nicht? Oder meint ihr, nur jene 18

Menschen, die beim Einsturz eines Turmes
inJerusalem ums Leben kamen, seien Sünder

gewesen, alle andern aber, die in Jerusalem
wohnen, nicht? Im Gegenteil, ihr alle werdet
umkommen, wenn ihr euch nicht bekehrt
(vgl. Lk 13,1-5).
Es ist eine harte Sprache, die Jesus hier führt:
«Alle seid ihr Sünder.» Dieses «alle» gilt auch
für uns. - Aber nun kommt das Entscheidende:

Gott wischt die Sünden weg, wie man
mit einem Schwamm den Schmutz von einer
Wandtafel wegwischt. Gott macht immer
einen neuen Anfang, macht immer den ersten
Schritt. Denn wir bleiben immer schuldig
vor Gott, weil wir ihn nicht mit ganzem Herzen

und mit allen Kräften lieben, weil wir
auch den Nächsten nicht so lieben wie uns
selbst. - Zu dieser Schuld zu stehen, offen
und ehrlich, das ist die erste Stufe dessen,
was Matthäus meint mit «Arm sein vor
Gott».

2. Arm sein als Bereitschaft zur Umkehr

Die zweite Stufe des «Arm sein vor Gott»
besteht darin, sich von dieser Schuld zu distanzieren

in einer ehrlichen, inneren Umkehr.
Allerdings, auch diese Umkehr bewirkt Gott
in uns. Daher besagt Umkehr vor allem: von
Gott annehmen, dass er uns von der Schuld
befreit; Umkehr besagt auch, die
neugeschaffene Wirklichkeit des Heils annehmen,
in einer Offenheit, die nochmals Gott selber
schafft.
Das alles führt nach und nach zu jener
Grundhaltung, die den «Armen vor Gott»
prägt. Der Theologe Markus Marsch
umschreibt diese Grundhaltung so: «Damit
Gottes Heilshandeln an uns von Grund auf
wirksam sein kann, braucht es von unserer
Seite eine radikale Armut im Sinn des
Verzichtes auf das, was wir uns <angeeignet>
haben: Auf unsere Vorstellungen, wer wir sind,
und auf unsere Pläne, was aus uns werden

soll. Wir müssen verlernen, unser Leben
selbst in die Hand zu nehmen und uns selbst
zu verwirklichen.» Und Schwester Teresa
schreibt in ihren Konstitutionen für ihre
Schwesterngemeinschaft: «Wir gestatten der
Güte Gottes, die Pläne für die Zukunft zu
machen. Denn das Gestern ist vergangen,
das Morgen ist noch nicht da; und wir verfügen

nur über das Heute, um ihn zu erkennen,

ihn zu lieben und ihm zu dienen.»
Wie es nicht geht, «arm vor Gott» zu sein,
zeigt das Beispiel des sog. «reichen Jünglings»

im Evangelium. Er kennt seine Religion

genau, er versteht sie zutiefst, er befolgt
gewissenhaft alle Gebote. Aber all das nützt
nichts, weil er nicht loslassen kann. Beim
Jüngling ist es der materielle Reichtum. Es

gibt aber auch einen andern Reichtum, den
wir loslassen müssen, um vor Gott arm sein

zu können: Loslassen von einem vielleicht
unbewussten Machtstreben, vom
Konkurrenzdenken, von der Jagd nach der Gunst
jener, die die Macht haben, das sog. «Schielen
nach oben». Mag man dieses Streben auch
noch so fromm bemänteln: als Gehorsam, als

Dienstfertigkeit. Letztlich bleibt es immer
Jagd nach der eigenen Herrlichkeit.
Was «arm vor Gott» sein kann, zeigt uns die
heidnische Frau. Kardinal Martini kommentiert

die Haltung dieser Frau, die für ihre
Tochter bei Jesus um Heilung bittet und von
Jesus als Hund abgewiesen wird (vgl. Mk
7,24-30), wie folgt: «Durch die Identifikation

mit den Leiden ihrer Tochter ist die Ka-
naanäerin demütig und arm geworden, hat
in ihrem Herzen die dunklen Regionen des

Misstrauens und die Nebel der Arroganz und
des Stolzes schon hinter sich gelassen. Sie ist
eine Frau, die vom Alltagsleben geknechtet,
vom täglichen Leben müde gemacht wurde,
aber gerade so zur vollen Zuversicht geführt
wurde, zu jener Zuversicht, die den «Kleinen)

eigen ist. Für sie ist das Evangelium
selbstverständlich. »

Der heilige Benedikt gibt seinen Mönchen
folgende Anweisung, wie sie «arm vor Gott»
werden können: «Wenn man etwas Gutes an
sich findet, es Gott zuschreiben, nicht sich
selber, das Böse hingegen immer als sein

eigenes Werk erkennen und es sich zuschreiben

Nicht heilig genannt werden wollen,



bevor man es ist; sondern es zuerst sein, um
mit mehr Recht so genannt zu werden
Der Mönch soll sich nicht nur mit Worten als

den Niedrigsten und Geringsten bekennen,
sondern davon im tiefsten Herzen auch
überzeugt sein. Diese Demut des Herzens zeigt
der Mönch auch in seiner äusseren Haltung:
Überall senkt er stets den Kopf und richtet
den Blick auf den Boden und wiederholt
ständig das Wort des Zöllners: <Ich Sünder
bin es nicht wert, meine Augen zum Himmel

zu erheben.»)

3. Um seine Gefährdung wissen und
um Rettung beten

Vielleicht kommt uns diese Anweisung zu
extrem und einseitig vor. Und doch, sie ist
nur die Anwendung der Vaterunser-Bitten,
vor allem der Bitte: Führe uns nicht in
Versuchung, sondern erlöse uns von dem Bösen.
Hier sagt uns Jesus, was wir Menschen im
tiefsten aus uns selber sind: Gefährdete, die
ständig dem Abgrund entlang gehen und
nicht wissen, wann sie durch einen Fehltritt
in diesen Abgrund hinabstürzen und
elendiglich zerschellen. Zugleich aber auch
Gefährdete, die die Zuversicht lebendig in sich

tragen, dass Gott, und nur er, uns vor diesem
tödlichen Fehltritt und Sturz in den
Abgrund bewahren kann.
Der Neutestamentier Meinrad Limbeck
formuliert das so: «Diese Vaterunser-Bitten
bringen zum Ausdruck, dass der Beter (heute)

leben kann als der, der er ist: als Sünder,
dem Gott immer wieder verzeihen muss,
und als Mensch, dem die Angst bleibt, seine
Kräfte könnten von Gott oder vom Bösen
doch einmal überfordert werden. Das <unser>
und das <wir> bringen den Beter in die
Gemeinschaft der übrigen Jünger. Er bekennt:
ich brauche, ich bin angewiesen auf die
Gemeinschaft jener, die mit mir und für mich
die Bitten des Vaterunser betet. Ich bekenne
damit die Bedeutung der Glaubensgemeinschaft

für mich und mein Heil; ich bekenne,
dass ich auf sie angewiesen bin. Damit lege
ich ein Glaubenszeugnis ab für meine Armut
vor Gott.»
Damit ist ein anderes Stichwort genannt, das
wesentlich zum «Armsein vor Gott» gehört:

das Beten. Beten ist immer ein Ausdruck
unseres Sehnens nach Heil. Fr. Léonard von
Taizé schreibt in dieser Hinsicht: «Nur wer es

nötig hat, sehnt sich nach Heil. Jene, die
wissen, dass sie arm sind - materiell, geistig, ge-
fühlsmässig, intellektuell - sehnen sich mehr
als alle andern danach. Erst dort, wo Leute in
die Kirche gehen, die sich so arm vor Gott
wissen, werden die Kirchen lebendig durch
Beten, Wallfahren, sehnsüchtiges Singen.
Um das Heil zu erlangen, muss man von
ganzem Herzen arm sein, muss man seine

eigene Armut erkennen.»
Im gleichen Sinne schreibt Abt Christian
Schütz: «Der Mensch kann nicht nur neben
vielem anderen auch bitten. Vielmehr gilt,
dass der Mensch geradezu Bitte ist. Bitte ist
die Grundhaltung des Menschen, seines Herzens

und seiner Existenz. Diese Bitt-Existenz
schliesst Armut und Ohnmacht, aber auch
Offenheit, Bereitschaft, Empfänglichkeit
und Demut mit ein. Der Mensch muss gewis-
sermassen mit seinem ganzen Wesen zu
einem Bittenden werden.» Warum das? Jetzt
kommt das Entscheidende: «Erst dann, so
Christian Schütz, kann der Geist kommen.»

4. Sinn des «Armsein vor Gott»:
Lebensfülle empfangen

«Arm sein vor Gott» ist also nicht Selbstzweck.

Es geht darum, bereit zu sein, um
Gottes Lebensfülle aufzunehmen. In diesem
Sinne schreibt der heilige Benedikt: «Wer
diese Haltung der Demut (wie sie der oben
zitierte Text schildert) von ganzem Herzen
lebt, ganz durchdrungen ist von diesem
<Arm sein vor Gott>, der gelangt zu jener
Gottesliebe, die vollkommen ist und jede
Furcht vertreibt. Das Gute ist ihm zur
Gewohnheit geworden, die Tugend zur Freude.

Diesen Zustand der Vollendung wird der
Herr durch den Heiligen Geist huldvoll an
jenen wirken und offenbar machen, die
durch die Demut, das <Armsein vor Gott>
sich von falschen Bindungen befreit haben.»
Im gleichen Sinne schreibt Fr. Roger von
Taizé: «Wie kann man bestehen? Indem
man es wagt, nach jeder Entmutigung, nach
jeder Niederlage weiterzugehen. Nicht mit
einem idealen Herzen, nicht mit dem Her-



zen, das man nicht hat: Gott wird es ändern.
Die Herrlichkeit Gottes offenbart sich durch
die menschliche Verletzlichkeit, die menschliche

Gefährdung hindurch. Wenn der
Mensch keine Lösungen mehr hat, bleibt
ihm nur noch, sich ganz Gott hinzugeben,
mit Leib und Geist. Wäre er nicht so hilflos,
würde er sich nicht als so hilflos und gefährdet

erkennen und anerkennen, würde er
vielleicht nicht mit so grosser Leidenschaft eine
schöpferische Kraft in Gott suchen. Die
Zerbrechlichkeit macht aufmerksamer für den
andern, macht fähiger, mit andern zusammen

Neues zu schaffen. Die angeblich Starken

schliessen sich in autoritäres Gehaben
ein und lähmen die Umgebung.» Und nun
kommt auch bei Fr. Roger das Entscheidende:
«Es kommt der Tag, an dem das Geheimnis
eines Glückes durchscheint. Es ist nicht
ausserhalb von uns; das Reich Gottes ist in uns.»
Damit sind wir zur entscheidenden Frage

vorgestossen: Warum denn eigentlich «arm
sein vor Gott»? Es gibt nur eine Antwort: Damit

Gottes Herrschaft anbreche, zuerst in
uns und durch uns in unserer Umgebung,
und von da aus immer weitere Kreise ziehe.
Dazu noch einmal Abt Christian Schütz:
«Wer ganz arm geworden ist vor Gott, der

schafft aus seinem Herzen alles weg, was
nach Anspruch, Verfügung, Recht aussieht.
Sein Inneres will einfach frei, offen, bereit
und verfügbar sein. Wer so bis in sein Innerstes

arm geworden ist vor Gott, der wird
durchsichtig, klar, einfach, lauter. Er steht in
einer umfassenden Solidarität mit allen
Geschöpfen und der ganzen Schöpfung. Er wird
zum selbstverständlichen Freund aller, dessen

Armut zu leuchten, zu überzeugen und
anzustecken beginnt. Wer solchen Menschen
begegnet, die von ganzem Herzen arm sind
vor Gott, der erfährt nicht selten eine Aus-
strahlungs- und Anziehungskraft, der er sich

nur mit Mühe entziehen kann. Es gibt ein
stilles Leuchten der Armut, eine Macht und
Auszeichnung, die das Geheimnis und die
Würde der Armut ausmachen.»
«Dieses Leuchten, dieses Strahlen, so heisst es

in der Regel der Jerusalemer Gemeinde in
Paris, ist das Leuchten und Strahlen des

Ostergeheimnisses Jesu, der ganz arm wurde
bis zum Nullpunkt am Kreuz, der aber vom
Vater in die volle Herrlichkeit erhöht wurde.»

Und die Regel der Jerusalemer Gemeinde

in Paris ruft ihren Mönchen, aber auch

uns allen zu: «Geh diesen Weg in die Armut.
Sie wird für dich zu einem wahren Ostern.»

221


	Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 2

