Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 8

Artikel: Arm sein vor Gott : was heisst das fur uns? 2
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arm sein vor Gott — was heisst das fiir uns? 2

P. Anselm Biitler

Im ersten Artikel zur Frage, wie sie im Titel
formuliert ist, habe ich ausgefiihrt, dass nur
der Heilige Geist uns die Haltung der Armut
schenken kann (vgl. Nr. 6/88, S. 152). Das
bedeutet fiir uns, dass wir uns fiir das Wirken
des Heiligen Geistes offen halten miissen,
damit er in uns das Wunder wirken kann,
auch «Arme Jahwes» zu werden. Was das fiir
uns konkret bedeutet, heute «Arme Jahwes»
zu sein, mochte ich in den folgenden Darle-
gungen und in einem weiteren Artikel in der
nichsten Nummer etwas anzudeuten versu-
chen.

«Arm sein vor Gott» verlangt ein Zweifaches,
gemiss der zweifachen Uberlieferung der
Seligpreisung der Armen durch Jesus: bei
Matthius: «Selig die arm sind vor Gott»
(5,3); bei Lukas: «Selig ithr Armen» (6, 20),
wobei Lukas eindeutig die materiell Armen
meint. In diesem Artikel geht es um die
Armut vor Gott im Sinn des Matthius.

1. Arm sein als Bewusstsein
der eigenen Armseligkeit

Matthius schreibt in seinen Seligpreisungen
zu Beginn der Bergpredigt: «Selig, die ihr
arm seid vor Gott.» Was «arm sein vor Gott»
letztlich bedeutet, formuliert der Neutesta-
mentler Rudolf Schnackenburg so: «Arm sein
vor Gott meint, sich vor Gott arm wissen und
in aller Not auf ihn allein sein Vertrauen set-
zen . .., meint, sich seiner Armseligkeit be-
wusst sein und sich der gottlichen Barmher-
zigkeit ausliefern.»

Was das letztlich besagt, wird erst ganz ver-
standlich, wenn wir den damaligen Hinter-
grund der judischen religiésen Haltung be-

achten. Die frommen Juden wussten, dass
Gott seine Herrschaft aufrichten wird. Aber
sie waren der Meinung, dass sie gleichsam als
«Vorleistung» in der Kraft der géttlichen
Gnade alle Gebote genauestens erfiillen
miissten, um als gerecht vor Gott dastehen
zu kénnen. Dem gegeniiber zeigt Jesus in
seinem Handeln, dass Gott ohne jede Vorlei-
stung vergibt. Denken wir etwa an den Ge-
lihmten, den vier Minner vom Dach aus vor
Jesus niederliessen. Markus formuliert die
Reaktion Jesu so: «Als Jesus ihren Glauben
sah (also den Glauben der vier Minner, nicht
des Gelihmten), sagte er zu dem Gelihm-
ten: Mein Sohn, deine Siinden sind dir ver-
geben» (2, 5).

Damit zeigt Jesus, wie Gott sich zu uns Men-
schen verhilt. Vor Gott sind Israel und wir
alle, alle Menschen ein einziges grosses «Un-
heilkollektiv». Gott bietet nun diesem uni-
versalen Unheilkollektiv und darin jedem
einzelnen Menschen seinen Bund an. Dieses
Angebot macht Jesus nicht aufgrund eines
fritheren Bundes, den Israel ja gebrochen
hatte, nicht aufgrund der Befolgung des Ge-
setzes, nicht aufgrund des Opferkultes. Gott
ergreift von sich die Initiative, um zu unse-
rem Heil die Gottesherrschaft aufzurichten.
Wir Menschen kénnen mit all unseren Akti-
vititen die Gottesherrschaft nicht verwirkli-
chen. Es verhilt sich vielmehr umgekehrt:
Die Gottesherrschaft erfasst den Menschen,
sofern er sich erfassen lisst und auf eigen-
mdchtiges Handeln verzichtet.

Das aber besagt: Wir miissen uns vor Gott
ehrlich und aus tiefstem Herzen als Stinder
bekennen, und das nicht nur das eine und
andere Mal, sondern aus einer Grundhaltung

218



219

heraus. Jesus sagt das ganz klar. Als einige
Leute zu Jesus kamen und ihm berichteten,
dass Pilatus Galilder in dem Augenblick um-
bringen liess, als sie im Tempel ihr Opfer
darbrachten, antwortete Jesus: Meint ihr, nur
diese Galilier seien Siinder, alle andern Gali-
lier aber nicht? Oder meint ihr, nur jene 18
Menschen, die beim Einsturz eines Turmes
in Jerusalem ums Leben kamen, seien Siinder
gewesen, alle andern aber, die in Jerusalem
wohnen, nicht? Im Gegenteil, ihr alle werdet
umkommen, wenn ithr euch nicht bekehrt
(vgl. Lk 13, 1-5).

Es ist eine harte Sprache, die Jesus hier fiihrt:
«Alle seid ihr Siinder.» Dieses «alle» gilt auch
fiir uns. - Aber nun kommt das Entscheiden-
de: Gott wischt die Stinden weg, wie man
mit einem Schwamm den Schmutz von einer
Wandtafel wegwischt. Gott macht immer ei-
nen neuen Anfang, macht immer den ersten
Schritt. Denn wir bleiben immer schuldig
vor Gott, weil wir thn nicht mit ganzem Her-
zen und mit allen Kriften lieben, weil wir
auch den Nichsten nicht so lieben wie uns
selbst. — Zu dieser Schuld zu stehen, offen
und ehrlich, das ist die erste Stufe dessen,
was Matthius meint mit «<Arm sein vor
Gott».

2. Arm sein als Bereitschaft zur Umkehr

Die zweite Stufe des «Arm sein vor Gotts be-
steht darin, sich von dieser Schuld zu distan-
zieren in einer ehrlichen, inneren Umkehr.
Allerdings, auch diese Umkehr bewirkt Gott
in uns. Daher besagt Umkehr vor allem: von
Gott annehmen, dass er uns von der Schuld
befreit; Umkehr besagt auch, die neuge-
schaffene Wirklichkeit des Heils annehmen,
in einer Offenheit, die nochmals Gott selber
schafft.

Das alles fithrt nach und nach zu jener
Grundhaltung, die den «Armen vor Gott»
prigt. Der Theologe Markus Marsch um-
schreibt diese Grundhaltung so: «Damit
Gottes Heilshandeln an uns von Grund auf
wirksam sein kann, braucht es von unserer
Seite eine radikale Armut im Sinn des Ver-
zichtes auf das, was wir uns «angeeignet> ha-
ben: Auf unsere Vorstellungen, wer wir sind,
und auf unsere Pline, was aus uns werden

soll. Wir miissen verlernen, unser Leben
selbst in die Hand zu nehmen und uns selbst
zu verwirklichen.» Und Schwester Teresa
schreibt in ihren Konstitutionen fiir ihre
Schwesterngemeinschaft: «Wir gestatten der
Giite Gottes, die Pline fiir die Zukunft zu
machen. Denn das Gestern ist vergangen,
das Morgen ist noch nicht da; und wir verfii-
gen nur uber das Heute, um thn zu erken-
nen, ihn zu lieben und thm zu dienen.»

Wie es nicht geht, «arm vor Gott» zu sein,
zeigt das Beispiel des sog. «reichen Jiing-
lings» 1m Evangelium. Er kennt seine Reli-
gion genau, er versteht sie zutiefst, er befolgt
gewissenhaft alle Gebote. Aber all das niitzt
nichts, weil er nicht loslassen kann. Beim
Jungling ist es der materielle Reichtum. Es
gibt aber auch einen andern Reichtum, den
wir loslassen miissen, um vor Gott arm sein
zu konnen: Loslassen von einem vielleicht
unbewussten Machtstreben, vom Konkur-
renzdenken, von der Jagd nach der Gunst je-
ner, die die Macht haben, das sog. «Schielen
nach oben». Mag man dieses Streben auch
noch so fromm bemiinteln: als Gehorsam, als
Dienstfertigkeit. Letztlich bleibt es immer
Jagd nach der eigenen Hertlichkeit.

Was «arm vor Gott» sein kann, zeigt uns die
heidnische Frau. Kardinal Martini kommen-
tiert die Haltung dieser Frau, die fir ihre
Tochter bei Jesus um Heilung bittet und von
Jesus als Hund abgewiesen wird (vgl. Mk
7, 24-30), wie folgt: «Durch die Identifika-
tion mit den Leiden ihrer Tochter ist die Ka-
naanierin demiitig und arm geworden, hat
in ithrem Herzen die dunklen Regionen des
Misstrauens und die Nebel der Arroganz und
des Stolzes schon hinter sich gelassen. Sie ist
eine Frau, die vom Alltagsleben geknechtet,
vom tiglichen Leben miide gemacht wurde,
aber gerade so zur vollen Zuversicht gefithre
wurde, zu jener Zuversicht, die den <Klei-
nens> eigen ist. Fiir sie ist das Evangelium
selbstverstindlich.»

Der heilige Benedikt gibt seinen Mdnchen
folgende Anweisung, wie sie «<arm vor Gott»
werden konnen: «Wenn man etwas Gutes an
sich findet, es Gott zuschreiben, nicht sich
selber, das Bose hingegen immer als sein ei-
genes Werk erkennen und es sich zuschrei-
ben . .. Nicht heilig genannt werden wollen,



bevor man es ist; sondern es zuerst sein, um
mit mehr Recht so genannt zu werden . ..
Der Monch soll sich nicht nur mit Worten als
den Niedrigsten und Geringsten bekennen,
sondern davon im tiefsten Herzen auch tiber-
zeugt sein. Diese Demut des Herzens zeigt
der Monch auch in seiner dusseren Haltung:
Uberall senkt er stets den Kopf und richtet
den Blick auf den Boden und wiederholt
stindig das Wort des Zollners: dch Stunder
bin es nicht wert, meine Augen zum Him-
mel zu erheben.>»

3. Um seine Gefihrdung wissen und
um Rettung beten

Vielleicht kommt uns diese Anweisung zu
extrem und einseitig vor. Und doch, sie ist
nur die Anwendung der Vaterunser-Bitten,
vor allem der Bitte: Fithre uns nicht in Ver-
suchung, sondern erldse uns von dem Bosen.
Hier sagt uns Jesus, was wir Menschen im
tiefsten aus uns selber sind: Gefihrdete, die
stindig dem Abgrund entlang gehen und
nicht wissen, wann sie durch einen Fehltritt
in diesen Abgrund hinabstiirzen und elen-
diglich zerschellen. Zugleich aber auch Ge-
fihrdete, die die Zuversicht lebendig in sich
tragen, dass Gott, und nur er, uns vor diesem
todlichen Fehltritt und Sturz in den Ab-
grund bewahren kann.

Der Neutestamentler Meinrad Limbeck for-
muliert das so: «Diese Vaterunser-Bitten
bringen zum Ausdruck, dass der Beter (heu-
te) leben kann als der, der er ist: als Siinder,
dem Gott immer wieder verzethen muss,
und als Mensch, dem die Angst bleibt, seine
Krifte kénnten von Gott oder vom Bosen
doch einmal iiberfordert werden. Das «unsen
und das «<win bringen den Beter in die Ge-
meinschaft der iibrigen Jiinger. Er bekennt:
ich brauche, ich bin angewiesen auf die Ge-
meinschaft jener, die mit mir und fiir mich
die Bitten des Vaterunser betet. Ich bekenne
damit die Bedeutung der Glaubensgemein-
schaft fiir mich und mein Heil; ich bekenne,
dass ich auf sie angewiesen bin. Damit lege
ich ein Glaubenszeugnis ab fiir meine Armut
vor Gott.»

Damit ist ein anderes Stichwort genannt, das
wesentlich zum «Armsein vor Gott» gehort:

das Beten. Beten ist immer ein Ausdruck un-
seres Sehnens nach Heil. Fr. Léonard von
Taizé schreibt in dieser Hinsicht: «Nur wer es
no6tig hat, sehnt sich nach Heil. Jene, die wis-
sen, dass sie arm sind — materiell, geistig, ge-
fuhlsmissig, intellektuell - sehnen sich mehr
als alle andern danach. Erst dort, wo Leute in
die Kirche gehen, die sich so arm vor Gott
wissen, werden die Kirchen lebendig durch
Beten, Wallfahren, sehnsiichtiges Singen.
Um das Heil zu erlangen, muss man von
ganzem Herzen arm sein, muss man seine ei-
gene Armut erkennen.»

Im gleichen Sinne schreibt Abt Christian
Schiitz: «Der Mensch kann nicht nur neben
vielem anderen auch bitten. Vielmehr gilt,
dass der Mensch geradezu Bitte ist. Bitte ist
die Grundhaltung des Menschen, seines Her-
zens und seiner Existenz. Diese Bitt-Existenz
schliesst Armut und Ohnmacht, aber auch
Offenheit, Bereitschaft, Empfinglichkeit
und Demut mit ein. Der Mensch muss gewis-
sermassen mit seinem ganzen Wesen zu eli-
nem Bittenden werden.» Warum das? Jetzt
kommt das Entscheidende: «Erst dann, so
Christian Schiitz, kann der Geist kommen.»

4. Sinn des «Armsein vor Gott»:
Lebensfiille empfangen

«Arm sein vor Gott» ist also nicht Selbst-
zweck. Es geht darum, bereit zu sein, um
Gottes Lebensfiille aufzunehmen. In diesem
Sinne schreibt der heilige Benedikt: «Wer
diese Haltung der Demut (wie sie der oben
zitierte Text schildert) von ganzem Herzen
lebt, ganz durchdrungen ist von diesem
«<Arm sein vor Gott>, der gelangt zu jener
Gottesliebe, die vollkommen ist und jede
Furcht vertreibt. Das Gute ist thm zur Ge-
wohnheit geworden, die Tugend zur Freu-
de. Diesen Zustand der Vollendung wird der
Herr durch den Heiligen Geist huldvoll an
jenen wirtken und offenbar machen, die
durch die Demut, das <Armsein vor Gott
sich von falschen Bindungen befreit haben.»
Im gleichen Sinne schreibt Fr. Roger von
Taizé: «Wie kann man bestehen? Indem
man es wagt, nach jeder Entmutigung, nach
jeder Niederlage weiterzugehen. Nicht mit
einem idealen Herzen, nicht mit dem Her-

220



221

zen, das man nicht hat: Gott witd es dindern.
Die Herrlichkeit Gottes offenbart sich durch
die menschliche Verletzlichkeit, die mensch-
liche Gefihrdung hindurch. Wenn der
Mensch keine Losungen mehr hat, bleibt
thm nur noch, sich ganz Gott hinzugeben,
mit Leib und Geist. Wire er nicht so hilflos,
wiirde er sich nicht als so hilflos und gefihr-
det erkennen und anerkennen, wiirde er viel-
leicht nicht mit so grosser Leidenschaft eine
schopferische Kraft in Gott suchen. Die Zer-
brechlichkeit macht aufmerksamer fiir den
andern, macht fihiger, mit andern zusam-
men Neues zu schaffen. Die angeblich Star-
ken schliessen sich in autoritires Gehaben
ein und lihmen die Umgebung.» Und nun
kommt auch bei Fr. Roger das Entscheidende:
«Es kommt der Tag, an dem das Geheimnis
eines Gliickes durchscheint. Es ist nicht aus-
serhalb von uns; das Reich Gottes ist in uns.»
Damit sind wir zur entscheidenden Frage
vorgestossen: Warum denn eigentlich «arm
sein vor Gott»? Es gibt nur eine Antwort: Da-
mit Gottes Herrschaft anbreche, zuerst in
uns und durch uns in unserer Umgebung,
und von da aus immer weitere Kreise ziehe.
Dazu noch einmal Abt Christian Schiitz:
«Wer ganz arm geworden ist vor Gott, der

schafft aus seinem Herzen alles weg, was
nach Anspruch, Verfiigung, Recht aussieht.
Sein Inneres will einfach frei, offen, bereit
und verfiigbar sein. Wer so bis in sein Inner-
stes arm geworden ist vor Gott, der wird
durchsichtig, klar, einfach, lauter. Er steht in
einer umfassenden Solidaritdt mit allen Ge-
schépfen und der ganzen Schépfung. Er wird
zum selbstverstindlichen Freund aller, des-
sen Armut zu leuchten, zu uberzeugen und
anzustecken beginnt. Wer solchen Menschen
begegnet, die von ganzem Herzen arm sind
vor Gott, der erfihrt nicht selten eine Aus-
strahlungs- und Anziehungskraft, der er sich
nur mit Miithe entziehen kann. Es gibt ein
stilles Leuchten der Armut, eine Macht und
Auszeichnung, die das Geheimnis und die
Wiirde der Armut ausmachen.»

«Dieses Leuchten, dieses Strahlen, so heisst es
in der Regel der Jerusalemer Gemeinde in
Paris, ist das Leuchten und Strahlen des
Ostergeheimnisses Jesu, der ganz arm wurde
bis zum Nullpunkt am Kreuz, der aber vom
Vater in die volle Herrlichkeit ethoht wur-
de.» Und die Regel der Jerusalemer Gemein-
de in Paris ruft ihren Monchen, aber auch
uns allen zu: «Geh diesen Weg in die Armut.
Sie wird fiir dich zu einem wahren Ostern.»




	Arm sein vor Gott : was heisst das für uns? 2

