
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 7

Artikel: Der Priester als Seelsorger

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Priester als Seelsorger

P. Thomas Kreider

In den Darlegungen in dieser Zeitschrift1
über das Priesterbild des II. Vatikanischen
Konzils wurde klar, dass sich nach dem neuen

und gewandelten Kirchenbild auch das
«Priesterbild» wandeln musste. Dieser Wandel

hat aber noch tiefere Wurzeln, ist noch
umfassender. Gewandelt haben sich ja auch

- und zwar zum Besseren - das Gottes- und
Christusbild sowie das «Christenbild» der
Laien in der Kirche und Welt von heute,
gewandelt hat sich das Menschenbild von Mann
und Frau, gewandelt hat sich z.B. auch das

Marienbild; Frauen suchen nach einer
«anderen Maria». Nicht von alledem soll hier die
Rede sein, sondern vom Priester als Seelsorger.

Ich erlaube mir, nach rund 35 Jahren
«Seelsorge am Seelsorger», einige persönliche
Erfahrungen einzubringen. Zuvor aber sei
allen Priestern herzlich gedankt dafür, dass der
Dienst für sie und auch durch sie, neben
anderen Aufgaben, für mich zur erfreulichsten
und dankbarsten Erfahrung meiner 50
Priesterjahre wurde.
Laut Themastellung geht es im Folgenden
nicht um Pastoralmethoden, auch nicht um
das Problem der Zusammenarbeit zwischen
Priester und Laie.

I. Der Zölibat

Zu meiner und der Leser Überraschung kann
ich feststellen, dass die Zölibatsfrage in den
Exerzitien, Bildungskursen und Vorträgen,
trotz meist freier Themenwahl, nie als
Gesprächs- und Diskussionsstoff gewünscht
wurde. Offensichtlich also ist der Zölibat
nicht die Hauptsorge oder gar die grosse Not
der Priester, wie es manchmal behauptet

wird. Was die Priester wünschten und erwarteten,

war eine bibel-theologische und
spirituelle Vertiefung als Grundlage des priesterlichen

Lebens und als Hilfe für den priesterlichen

Dienst. Ich konnte auch feststellen,
dass es manchen Priestern viel Mühe, gar
Angst und Sorge bereitete, sich von der vor-
konziliaren auf die nachkonziliare Theologie,

Exegese und Liturgie umzustellen und
alles innerlich mitzuvollziehen.
Der Zölibat ist keine Glaubensfrage, auch
nicht nur eine Frage des Kirchenrechtes,
noch viel weniger eine «Sexfrage». Es ist auch

ungenügend und nur eine negative Aussage,
wenn der Zölibat und selbst das Ordensgelübde

einfach «Ehelosigkeit» genannt wird.
Sicher ist der Zölibat ein Verzicht auf ein
hohes Gut, vielleicht Verzicht auf ein persönliches

Glück. Dieser Verzicht aber erfolgt ob
eines noch grösseren Gutes, nämlich um des
Gottesreiches wegen (vgl. Mt 19,12), was
nicht bedeutet, dass der zölibatär Lebende
hofft, leichter in den Himmel zu kommen,
sondern, dass er sich dem «Reich Gottes» in
dieser Welt, also Gott und allen Menschen,
zur Verfügung stellt. Dies ist die positive
und tragende Kraft und Gnade des Zölibates.

Von einem Verzicht, also von einem Ne-
gativum, kann der Mensch nicht leben. Der
Verzicht muss positiv aus- und gar übererfüllt

werden durch ein selbstlos liebendes
Offen- und Dasein für Gott und die Menschen.
Ob der Zölibat Last oder Hilfe ist, hängt
davon ab, wie der Priester seine Proexistenz
versteht und lebt, wie er glaubt, hofft und liebt,
wie er betet und arbeitet. Selbst wenn die
Erfüllung (Sublimierung) so gelingt, werden
Priester, Mönche und Nonnen weder zu ge-



schlechtslosen Wesen noch zu halben
Menschen.

II. Ist der Priester heute noch Seelsorger?

Priester stellen sich diese Frage, nicht weil sie

zu wenig, sondern weil sie zuviel zu tun
haben und sich gerade deshalb nicht mehr als

Seelsorger erkennen und erfahren. «Wir sind
ja gar nicht mehr Seelsorger, niemand
kommt mehr zu uns, ausser wenn es um Taufe,

Heirat und Begräbnis geht.»
Enttäuschung, wenn nicht gar Frustration schwangen

in solchen und ähnlichen Äusserungen
mit.
1. Der Priestermangel erschwert heute am
meisten echte Seelsorge, die bekanntlich viel
Zeit beansprucht, während der Priester oft
von Terminen gejagt wird. Denken wir z.B.
an die Hausbesuche, und zwar nicht nur bei
guten Familien, sondern auch bei
«Abgestandenen» und bei Mischehen. Die Betreuung

der alten Menschen und der Kranken
können sogar dem Seelsorger, der Zeit hat,
manch Positives schenken, er kann zum
Empfangenden werden, er ist nicht nur der
Gebende. Diese und andere Möglichkeiten
der oft den Priester beglückenden persönlichen

Seelsorge sind vielen Seelsorgern zeitlich

nicht mehr möglich.
Die Eucharistiefeier, die der Priester heute
öfter als ihm vielleicht lieb, vollziehen kann,
ist zwar der «Höhepunkt» aller Evangelisation,

Wurzel, Mittel- und Angelpunkt der
Gemeinschaft der Gläubigen.2 Kann man
aber vom Priester, der z. B. Samstag/Sonntag,

also innerhalb von 24 Stunden 4- bis
6mal (diese Zahlen wurden auch genannt)
Eucharistie feiern und predigen muss, erwarten,

dass dies ihn als Priester und Seelsorger
erfüllt und beglückt, dass er die hl. Messe
auch persönlich als Höhepunkt erleben
kann? Kann er zufrieden sein, wenn er die
Gemeinden nur vor sich sieht, ohne dass es

zu einem Sichkennenlernen, zu Begegnungen
und Gesprächen kommen kann? Muss

man nicht ein Abgleiten in die Routine
befürchten? Wird der Priester wieder zur
Amtsperson und zum Kultpriester, der von einer
Pfarrkirche zur anderen fährt, um die
Wandlungsworte zu sprechen und gelegentlich

nach einer Bussandacht die Generalabsolution

zu erteilen? Eine kleine Abhilfe könnte
darin zu finden sein, dass die quantitative
Verminderung der Gottesdienstangebote, in
gerechtem Ausgleich zwischen Stadt und
Land, gewagt würde.
2. Die Beicht- und Busspraxis. Die Klage:
wir sind ja nicht mehr Seelsorger, fiel auch
im Zusammenhang mit der in der Schweiz
üblichen Busspraxis: Bussandacht mit Gene-
ralabsolution. Ein Pfarrer, der von schwerer
Krankheit gezeichnet war, schrieb kurz vor
seinem Tod einen Abschiedsbrief an alle
Familien seiner Gemeinde. Darin stand der
Satz: Seit die Beichte kaum mehr üblich ist,
habe ich den Eindruck, man habe mir eine
Hand abgeschlagen. Dieser Pfarrer war zuvor
Seelsorger in einer psychiatrischen Klinik
und wusste auch von dorther aus eigener
Erfahrung um die seelischen Tiefenwirkungen
des Bussakramentes für den Pönitenten und
für den Priester.
Der Diener Christi und Verwalter von
Geheimnissen Gottes (1 Kor 4,1) erlebt sich bei
keiner Sakramentenspendung sosehr als

Seelsorger wie im Bussakrament. Im Beichtstuhl
kann der Priester geradezu sinnenfällig,
menschlich und mitmenschlich die Freude
erleben, einem Menschen, der in Schuld, in
Nöte, Ängste und Zweifel verstrickt ist,
Befreiung, Friede, Freude und Glück
geschenkt zu haben. Die Beichte ist nicht nur
für den Pönitenten, sondern auch für den
«Beichthörenden» eine heilsame Erfahrung
der Nähe, Liebe und Barmherzigkeit Gottes.
Schade, dass «diese Hand dem Priester weit-
herum abgeschlagen ist». Ist etwa damit gar
Christus selber, der die Hand ist, die Gott
dem Sünder entgegenstreckt, in seinem
Heilswirken behindert?!
Eine weitere Erkenntnis, die positiv zu werten

ist, geht so langsam auch guten und
frommen Christen auf, die die Bussandacht
mit Generalabsolution sehr ernst nehmen
und nun feststellen: Auch die Bussandacht
mit Generalabsolution kann die Beichte
nicht ersetzen. Immer öfter hört man folgende

Worte von guten Christen, die nach Jahren

wieder zur Beichte gehen: Ich musste
jetzt einfach wieder einmal alles jemandem
sagen, was in der Bussandacht nicht möglich



ist. Haben wir Priester und Theologen die
uralte Weisheit und Erfahrung vergessen,
dass der Schuldiggewordene seine Schuld
früher oder später aus sich heraussagen will
und muss, um sie loszuwerden, um es leichter

zu haben. Die Beichte ist ein Gnadengeschehen,

sie hat aber ihre psychische
Tiefenwirkung, die kein Psychiater vermitteln
kann. Die Bussandachten sollen bleiben,
denn niemand will das Wiederaufkommen
der schemenhaften, unpersönlichen
«Gewohnheitsbeichte». Anders ist allerdings die
echte Devotionsbeichte zu beurteilen.
In Gesprächen, an denen Priester aus
verschiedenen, auch deutschen Diözesen
teilnahmen, stimmte man darin überein, dass

die Bussandacht als billige Lösung
missbraucht werden kann und wird, um die Sünden

loszuwerden; das soll aber noch kein
Grund sein, sie abzuschaffen, denn
missbraucht werden kann ja alles Gute, auch die
Beichte. Wichtiger scheint mir folgende
Aussage: Wenn die Bussandacht mit Reue und
Umkehr ernstgenommen wird, dann bedarf
es zur Sündenvergebung eigentlich nicht
mehr der Generalabsolution. Man stellte
auch fest, dass in den Anrainerstaaten der
Schweiz, wo Bussandachten gehalten werden
ohne Generalabsolution, sich eine Hoffnung
weitgehend erfüllte, dass nämlich die
Gewohnheitsbeichten und der Massenandrang
vor gewissen Festen und zu gewissen Zeiten
stark zurückgingen, die Beichte aber blieb
erhalten und hat qualitativ sehr gewonnen.
Wo aber nach der Bussandacht die General -
absolution erteilt wird, wurde die Beichte
fast überflüssig, und dem Seelsorger wurde
ein wesentlicher Dienst genommen. Welche
Konsequenz gezogen werden müsste, falls
man die Beichte wieder zum Leben erwecken
will, liegt auf der Hand.
3. Die Darlegungen zu einigen Problemen
des Seelsorgers heute sind nicht negativ zu
bewerten; sie sollen auch, eben weil sie
realistisch sind, junge Menschen, die sich über
ihre Berufung Gedanken machen, nicht
abschrecken. Zudem kann ich ganz allgemein
bestätigen, dass die Priester und Seelsorger
viel besser und nicht so «schlecht» sind, wie
sie oft von gewissen Leuten «gemacht»
werden. Aber eben: von den guten, frommen

und heiligmässigen Priestern, von ihren Sorgen

und Leiden spricht niemand, und die
Massenmedien greifen zumeist nur das auf,
was z.B. Progressisten oder Traditionalisten
von sich geben, das Gute und Normale, der
treu gegangene Weg der Mitte ist zu
langweilig für sie. Die Priester sind auch nicht
unglücklich und nicht unzufrieden. Sie
wissen, dass der Jünger nicht über seinem
Meister steht, er muss damit zufrieden sein,
dass es ihm ergeht wie seinem Meister (vgl.
Mt 10,16-31). Der Meister hat für und an
seiner Kirche, die er liebte, gelitten bis zum
Tod am Kreuz. Es kann dem Priester nicht
erspart bleiben, in, an und für seine Kirche
und Pfarrei zu leiden. Wie der Priester seine
persönlichen und seelsorgerlichen Probleme
meistert, hängt auch davon ab, was er in seiner

Ausbildungszeit an Theologie, Spiritualität
und echter Frömmigkeit mitbekam.

Was heute dem Laien und dem Priester
manchmal Mühe macht, ist das «Sentire cum
Ecclesia» und die Identifikation mit seiner
Kirche. Diese beiden grundlegenden
Verhaltensweisen bedeuten und verlangen aber
nicht, dass der Priester und der Laie

stillschweigend, kopfnickend oder kopfschüttelnd

ja und amen sagt zu allem, was in der
Kirche geschieht oder «von oben» kommt.
Kollegialität und Dialog könnten viele
Probleme lösen und mildern. Was die Kirche
ist, was sie sein soll und wird, hängt nicht
allein vom Papst und den Bischöfen ab,
sondern auch von den Priestern und von der
Mitarbeit aller Christen, denn sie stehen ja,
gleichsam als «Grabenarbeiter» in der vordersten

Linie. Wahr bleiben die Worte des II.
Vatikanischen Konzils: «Dem Priester aber
ist die Hoffnung (die Zukunft) der Kirche
und das Heil der Menschen anvertraut.»3
Diese Hoffnung könnte sich erfüllen, wenn
alle Christen und insbesondere alle Amtsträger

es aufgäben, entweder hinter das Konzil
zurück oder über das Konzil hinausgehen zu
wollen.

Anmerkungen :
1 «Mariastein», 1981, Nr. 7, Seite 210—219-
2 Konzilsdekret über Dienst und Leben der Priester

5 + 6.
1 Konzilsdekret über die Ausbildung der Priester 22.


	Der Priester als Seelsorger

