Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 7

Artikel: Der Priester als Seelsorger

Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

181

Der Priester als Seelsorger

P. Thomas Kreider

In den Darlegungen in dieser Zeitschrift'
iiber das Priesterbild des II. Vatikanischen
Konzils wurde klar, dass sich nach dem neu-
en und gewandelten Kirchenbild auch das
«Priesterbild» wandeln musste. Dieser Wan-
del hat aber noch tiefere Wurzeln, ist noch
umfassender. Gewandelt haben sich ja auch
- und zwar zum Besseren — das Gottes- und
Christusbild sowie das «Christenbild» der
Laien in der Kirche und Welt von heute, ge-
wandelt hat sich das Menschenbild von Mann
und Frau, gewandelt hat sich z. B. auch das
Marienbild; Frauen suchen nach einer «an-
deren Maria». Nicht von alledem soll hier die
Rede sein, sondern vom Priester als Seelsor-
ger. Ich erlaube mir, nach rund 35 Jahren
«Seelsorge am Seelsorger», einige personliche
Erfahrungen einzubringen. Zuvor aber sei al-
len Priestern herzlich gedankt dafiir, dass der
Dienst fiir sie und auch durch sie, neben an-
deren Aufgaben, fiir mich zur erfreulichsten
und dankbarsten Erfahrung meiner 50 Prie-
sterjahre wurde.

Laut Themastellung geht es im Folgenden
nicht um Pastoralmethoden, auch nicht um
das Problem der Zusammenarbeit zwischen
Priester und Laie.

I. Der Zolibat

Zu meiner und der Leser Uberraschung kann
ich feststellen, dass die Zolibatsfrage in den
Exerzitien, Bildungskursen und Vortrigen,
trotz meist freier Themenwahl, nie als Ge-
sprachs- und Diskussionsstoff gewiinscht
wurde. Offensichtlich also ist der Zolibat
nicht die Hauptsorge oder gar die grosse Not
der Priester, wie es manchmal behauptet

wird. Was die Priester wiinschten und erwar-
teten, war eine bibel-theologische und spiri-
tuelle Vertiefung als Grundlage des priester-
lichen Lebens und als Hilfe fiir den priesterli-
chen Dienst. Ich konnte auch feststellen,
dass es manchen Priestern viel Miihe, gar
Angst und Sorge bereitete, sich von der vor-
konziliaren auf die nachkonziliare Theolo-
gie, Exegese und Liturgie umzustellen und
alles innerlich mitzuvollziehen.

Der Zbolibat ist keine Glaubensfrage, auch
nicht nur eine Frage des Kirchenrechtes,
noch viel weniger eine «Sexfrage». Es ist auch
ungeniigend und nur eine negative Aussage,
wenn der Zolibat und selbst das Ordensge-
libde einfach «Ehelosigkeit» genannt wird.
Sicher ist der Zolibat ein Verzicht auf ein ho-
hes Gut, vielleicht Verzicht auf ein personli-
ches Gliick. Dieser Verzicht aber erfolgt ob
eines noch grosseren Gutes, nimlich um des
Gottesreiches wegen (vgl. Mt 19,12), was
nicht bedeutet, dass der zolibatir Lebende
hofft, leichter in den Himmel zu kommen,
sondern, dass er sich dem «Reich Gottes» in
dieser Welt, also Gott und allen Menschen,
zur Verfugung stellt. Dies ist die positive
und tragende Kraft und Gnade des Zoliba-
tes. Von einem Verzicht, also von einem Ne-
gativum, kann der Mensch nicht leben. Der
Verzicht muss positiv aus- und gar iiberer-
fiillt werden durch ein selbstlos liebendes Of-
fen- und Dasein fiir Gott und die Menschen.
Ob der Zslibat Last oder Hilfe ist, hingt da-
von ab, wie der Priester seine Proexistenz ver-
steht und lebt, wie er glaubt, hofft und liebt,
wie er betet und arbeitet. Selbst wenn die Er-
fullung (Sublimierung) so gelingt, werden
Priester, Monche und Nonnen weder zu ge-



schlechtslosen Wesen noch zu halben Men-
schen.

II. Ist der Priester heute noch Seelsorger?

Priester stellen sich diese Frage, nicht weil sie
zu wenig, sondern weil sie zuviel zu tun ha-
ben und sich gerade deshalb nicht mehr als
Seelsorger erkennen und erfahren. «Wir sind
ja gar nicht mehr Seelsorger, niemand
kommt mehr zu uns, ausser wenn es um Tau-
fe, Heirat und Begribnis geht.» Enttdu-
schung, wenn nicht gar Frustration schwan-
gen in solchen und dhnlichen Ausserungen
mit.

1. Der Priestermangel erschwert heute am
meisten echte Seelsorge, die bekanntlich viel
Zeit beansprucht, wihrend der Priester oft
von Terminen gejagt wird. Denken wir z.B.
an die Hausbesuche, und zwar nicht nur bei
guten Familien, sondern auch bei «Abge-
standenen» und bei Mischehen. Die Betreu-
ung der alten Menschen und der Kranken
konnen sogar dem Seelsorger, der Zeit hat,
manch Positives schenken, er kann zum
Empfangenden werden, er ist nicht nur der
Gebende. Diese und andere Méglichkeiten
der oft den Priester begliickenden personli-
chen Seelsorge sind vielen Seelsorgern zeit-
lich nicht mehr méglich.

Die Eucharistiefeier, die der Priester heute
ofter als ihm vielleicht lieb, vollziehen kann,
ist zwar der «Hohepunkt» aller Evangelisa-
tion, Wurzel, Mittel- und Angelpunkt der
Gemeinschaft der Gliubigen.? Kann man
aber vom Priester, der z. B. Samstag/Sonn-
tag, also innerhalb von 24 Stunden 4- bis
6mal (diese Zahlen wurden auch genannt)
Eucharistie feiern und predigen muss, erwar-
ten, dass dies ihn als Priester und Seelsorger
erfllt und begliickt, dass er die hl. Messe
auch personlich als Hohepunkt erleben
kann? Kann er zufrieden sein, wenn er die
Gemeinden nur vor sich sieht, ohne dass es
zu einem Sichkennenlernen, zu Begegnun-
gen und Gesprichen kommen kann? Muss
man nicht ein Abgleiten in die Routine be-
fiirchten? Wird der Priester wieder zur Amts-
person und zum Kultpriester, der von einer
Pfarrkirche zur anderen fihrt, um die Wand-
lungsworte zu sprechen und gelegentlich

nach einer Bussandacht die Generalabsolu-
tion zu erteilen? Eine kleine Abhilfe kénnte
darin zu finden sein, dass die quantitative
Verminderung der Gottesdienstangebote, in
gerechtem Ausgleich zwischen Stadt und
Land, gewagt wiirde.

2. Die Beicht- und Busspraxis. Die Klage:
wir sind ja nicht mehr Seelsorger, fiel auch
im Zusammenhang mit der in der Schweiz
tiblichen Busspraxis: Bussandacht mit Gene-
ralabsolution. Ein Pfarrer, der von schwerer
Krankheit gezeichnet war, schrieb kurz vor
seinem Tod einen Abschiedsbrief an alle Fa-
milien seiner Gemeinde. Darin stand der
Satz: Seit die Beichte kaum mehr iiblich ist,
habe ich den Eindruck, man habe mir eine
Hand abgeschlagen. Dieser Pfarrer war zuvor
Seelsorger in einer psychiatrischen Klinik
und wusste auch von dorther aus eigener Er-
fahrung um die seelischen Tiefenwirkungen
des Bussakramentes fiir den Pénitenten und
fiir den Priester.

Der Diener Christi und Verwalter von Ge-
heimnissen Gottes (1 Kor 4,1) erlebt sich bei
keiner Sakramentenspendung sosehr als Seel-
sorger wie im Bussakrament. Im Beichtstuhl
kann der Priester geradezu sinnenfillig,
menschlich und mitmenschlich die Freude
erleben, einem Menschen, der in Schuld, in
Note, Angste und Zweifel verstricke ist, Be-
fretung, Friede, Freude und Glick ge-
schenkt zu haben. Die Beichte ist nicht nur
fiir den Ponitenten, sondern auch fiir den
«Beichthoérenden» eine heilsame Erfahrung
der Nihe, Liebe und Barmherzigkeit Gottes.
Schade, dass «diese Hand dem Priester weit-
herum abgeschlagen ist». Ist etwa damit gar
Christus selber, der die Hand ist, die Gott
dem Siinder entgegenstreckt, in seinem
Heilswirken behindert?!

Eine weitere Etkenntnis, die positiv zu wer-
ten ist, geht so langsam auch guten und
frommen Christen auf, die die Bussandacht
mit Generalabsolution sehr ernst nehmen
und nun feststellen: Auch die Bussandacht
mit Generalabsolution kann die Beichte
nicht ersetzen. Immer 6fter hért man folgen-
de Worte von guten Christen, die nach Jah-
ren wieder zur Beichte gehen: Ich musste
jetzt einfach wieder einmal alles jemandem
sagen, was in der Bussandacht nicht méglich

182



183

ist. Haben wir Priester und Theologen die
uralte Weisheit und Erfahrung vergessen,
dass der Schuldiggewordene seine Schuld
frither oder spiter aus sich heraussagen will
und muss, um sie loszuwerden, um es leich-
ter zu haben. Die Beichte ist ein Gnadenge-
schehen, sie hat aber ihre psychische Tiefen-
wirkung, die kein Psychiater vermitteln
kann. Die Bussandachten sollen bleiben,
denn niemand will das Wiederaufkommen
der schemenhaften, unpersonlichen «Ge-
wohnheitsbeichte». Anders ist allerdings die
echte Devotionsbeichte zu beurteilen.

In Gesprichen, an denen Priester aus ver-
schiedenen, auch deutschen Diézesen teil-
nahmen, stimmte man darin {iberein, dass
die Bussandacht als billige Losung miss-
braucht werden kann und wird, um die Siin-
den loszuwerden:; das soll aber noch kein
Grund sein, sie abzuschaffen, denn miss-
braucht werden kann ja alles Gute, auch die
Beichte. Wichtger scheint mir folgende Aus-
sage: Wenn die Bussandacht mit Reue und
Umkehr ernstgenommen wird, dann bedarf
es zur Sundenvergebung eigentlich nicht
mehr der Generalabsolution. Man stellte
auch fest, dass in den Anrainerstaaten der
Schweiz, wo Bussandachten gehalten werden
ohne Generalabsolution, sich eine Hoffnung
weitgehend erfiillte, dass nimlich die Ge-
wohnheitsbeichten und der Massenandrang
vor gewissen Festen und zu gewissen Zeiten
stark zuriickgingen, die Beichte aber blieb
erhalten und hat qualitativ sehr gewonnen.
Wo aber nach der Bussandacht die General-
absolution erteilt wird, wurde die Beichte
fast uiberflussig, und dem Seelsorger wurde
ein wesentlicher Dienst genommen. Welche
Konsequenz gezogen werden miisste, falls
man die Beichte wieder zum Leben erwecken
will, liegt auf der Hand.

3. Die Darlegungen zu einigen Problemen
des Seelsorgers heute sind nicht negativ zu
bewerten; sie sollen auch, eben weil sie reali-
stisch sind, junge Menschen, die sich tiber
ithre Berufung Gedanken machen, nicht ab-
schrecken. Zudem kann ich ganz allgemein
bestitigen, dass die Priester und Seelsorger
viel besser und nicht so «schlecht» sind, wie
sie oft von gewissen Leuten «gemacht» wer-
den. Aber eben: von den guten, frommen

und heiligmissigen Priestern, von ihren Sor-
gen und Leiden spricht niemand, und die
Massenmedien greifen zumeist nur das auf,
was z. B. Progressisten oder Traditionalisten
von sich geben, das Gute und Normale, der
treu gegangene Weg der Mitte ist zu lang-
weilig fur sie. Die Priester sind auch nicht
ungliicklich und nicht unzufrieden. Sie wis-
sen, dass der Jiinger nicht iiber seinem
Meister steht, er muss damit zufrieden sein,
dass es thm ergeht wie seinem Meister (vgl.
Mt 10,16-31). Der Meister hat fiir und an
seiner Kirche, die er liebte, gelitten bis zum
Tod am Kreuz. Es kann dem Priester nicht
erspart bleiben, in, an und fiir seine Kirche
und Pfarrei zu leiden. Wie der Priester seine
personlichen und seelsorgerlichen Probleme
meistert, hingt auch davon ab, was er in sei-
ner Ausbildungszeit an Theologie, Spiritua-
litit und echter Frommigkeit mitbekam.
Was heute dem Laien und dem Priester
manchmal Miithe macht, ist das «Sentire cum
Ecclesia» und die Identifikation mit seiner
Kirche. Diese beiden grundlegenden Verhal-
tensweisen bedeuten und verlangen aber
nicht, dass der Priester und der Laie still-
schweigend, kopfnickend oder kopfschiit-
telnd ja und amen sagt zu allem, was in der
Kirche geschieht oder «von oben» kommt.
Kollegialitit und Dialog kénnten viele Pro-
bleme losen und mildern. Was die Kirche
ist, was sie sein soll und wird, hingt nicht al-
lein vom Papst und den Bischéfen ab, son-
dern auch von den Priestern und von der
Mitarbeit @//er Christen, denn sie stehen ja,
gleichsam als «Grabenarbeiter» in der vorder-
sten Linie. Wahr bleiben die Worte des II.
Vatikanischen Konzils: «Dem Priester aber
ist die Hoffnung (die Zukunft) der Kirche
und das Heil der Menschen anvertraut.»’
Diese Hoffnung kénnte sich erfullen, wenn
alle Christen und insbesondere alle Amtstri-
ger es aufgiben, entweder hinter das Konzil
zuriick oder tiber das Konzil hinausgehen zu
wollen.

Anmerkungen:

! «Mariastein», 1981, Nr. 7, Seite 210-219.

? Konzilsdekret iiber Dienst und Leben der Priester
5+ 6.

* Konzilsdekret iiber die Ausbildung der Priester 22.



	Der Priester als Seelsorger

