Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 7

Artikel: Monchtum und Priestertum im Spiegel der Geschichte
Autor: Odermatt, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

171

Monchtum und Priestertum

im Spiegel der Geschichte

R. Ambros Odermatt

Es ist fiir uns ein vertrautes Bild, dass in ei-
nem Benediktinerkloster Nichtpriester und
Priester als Monche zusammenleben. Wie
kam es dazu? Ein paar Stimmen aus dem lan-
gen Strom der Geschichte konnen uns viel-
leicht helfen, dieses Bild etwas aufzuhellen.

Die Stimme Jesu

Am Anfang steht der Aufruf des Herrn zu
ernster Nachfolge. Der reiche junge Mann
wird von Jesus zum Giiterverzicht und zum
Aufgeben aller irdischen Sicherungen geru-
fen (Mt 19, 16-22). Das Evangelium spricht
von Ehelosen um des Himmelreiches willen
(Mt 19,12). Daraus zieht Paulus die Folge-
rung, der Christ gebraucht diese Welt als ge-
brauche er sie nicht (1 Kor 7, 31). Auf vielfa-
che Weise wurden diese Ideale in den ersten
Christengemeinden gelebt. Auch die eigent-
liche christliche Askese (Entsagung) verwirk-
lichte sich zunichst innerhalb der Gemeinde
im normalen biirgerlichen Lebensrahmen.
Der Asket oder die Asketin lebten fiir ge-
wohnlich in thren Familien weiter.

Der Ruf der Wiiste

Aus dieser Laienbewegung im Rahmen der
Gemeinde und der Familie erwuchs im Ver-
lauf des 3. Jahrhunderts das Ménchtum. Sein
Wesensmerkmal ist die sichtbare Trennung
der Asketen von den iibrigen Christenge-
meinden. Die Wiiste bot sich als Ort an, wo
das Leben nach dem Evangelium ungehin-
dert gelebt werden konnte. In ihr ereigneten
sich schon im Alten und Neuen Testament
besondere Gotteserfahrungen. Wiiste be-

deutet das Aufgeben von Sicherheit; zu-
gleich ist sie Zeichen der Heimatlosigkeit um
des Herrn willen. Viele Beweggriinde stan-
den hinter diesem Auszug aus den Gemein-
den. Auszuschliessen ist aber jene Deutung,
die meint, es handle sich hier um einen Pro-
test gegen die verweltlichte Kirche. Dagegen
spricht die Tatsache, dass die Asketen bereits
in die Wiste zogen, als die Christengemein-
den noch verfolgt wurden und in Unsicher-
heit und Bedringnis am Rande der Gesell-
schaft lebten. Diese Minner und Frauen
wollten keine Gegenkirche schaffen, sondern
allein und ungestort nach dem asketisch ge-
deuteten Evangelium leben.

Das Verhiltnis zu Kirche und Klerus

Die beiden grossen Gestalten, die am An-
fang des Ménchtums stehen, waren Laien.
Sie hatten offenbar kein gestdrtes Verhiltnis
zur offiziellen Kirche. Vom hl. Antonius
( + 356), der sich als erster der vielen Einsied-
ler in der Wiiste Agyptens annahm, berichtet
die Lebensbeschreibung: «Er schitzte in be-
wundernswertem Masse die hierarchische
Ordnung der Kirche und wiinschte, dass je-
der Kleriker ihm an Ehre vorangehe.» Ahnli-
ches horen wir iiber den hl. Pachomius
(+ 346), der bereits grosse Monchsgemein-
schaften einrichtete: «Wir miissen in aller
Schlichtheit und Lauterkeit die Gemein-
schaft mit den Kirchen Christi halten und
die Kleriker ehren; das geziemt sich fiir Mén-
che, die dagegen nicht nach geistlichen Wiir-
den streben diirffen. Wenn aber Moénche
schon frither von Bischofen zu Klerikern ge-
weiht wurden, nehmen wir ihren Dienst an.»



Wir sehen bereits hier, dass das Priestertum
eines Monchs nicht grundsitzlich ausge-
schlossen wurde. Man lehnte es aber aus as-
ketischen Griinden ab. Etwas deutlicher dus-
serte sich der Monch Johannes von Lykopolis
(+394). Er meint, dass man weder danach
trachten, noch es unter allen Umstinden ab-
lehnen soll, «dem Urteil Gottes soll man es
anheimstellen, ob und wen er zum Priester-
dienst auserlesen will, denn nicht der, der
sich selbst aufdringt, sondern der, den der
Herr auserwihlt, ist bewihrts.

Die gleiche Einstellung finden wir im We-
sten, etwa in den Ménchsgemeinschaften im
franzosischen Jura. Abt Romanus (+ um
460), der diese Kolonie begriindete, war
Priester, zeichnete sich aber durch besondere
Demut aus. «Deshalb mussten thn die Brii-
der jeweils am Feiertag geradezu zwingen,
sich zur Feier des Opfers an den ersten Platz
zu stellen», so wird von ihm berichtet. Roma-
nus wiinschte fiir seinen zweiten Nachfolger
Eugendus (+ um 510) ebenfalls das Priester-
tum. «Doch in dieser Sache widerstand er
dem Wollen des Abtes gar oft und in recht
frommer Weise. Deshalb mied er auch be-
dichtig und sorgfiltig die heiligen Bischofe,
die sich zum Gebet im Kloster eingefunden
hatten - bei aller Ehrfurcht vor der hohen
Wiirde.»

Die Wegweisung des hl. Benedikt

Vor diesem Hintergrund stehen die beiden
Kapitel in der Benediktusregel (60 und 62),
die im Zusammenhang mit der Aufnahme
von neuen Briidern auch die Priester erwih-
nen. Eine zweifache Neuerung zeichnet sich
hier ab gegeniiber anderen Regeln. Ein Prie-
ster, der um Aufnahme bittet, wird vollwer-
tiges Glied der Gemeinschaft. Benedikt be-
tont aber sogleich, «dass er alles zu halten
hat, was die Regel anordnet». Vor allem die
Demut und die Lauterkeit seiner Absicht sol-
len gepriift werden. Benedikt weiss, dass un-
ter den Mitbriiddern Streit, Neid und Eifer-
sucht entstehen kénnen. Aber auch die Be-
ziechungen zu den Oberen wurden davon be-
troffen; dies war der Fall, wenn der Abt
nicht Priester war, was hiufig zutraf und
auch fiir den hl. Benedikt anzunehmen ist.

Das Priestertum darf in keiner Weise zum Ti-
tel besonderer Vorrangstellung in der
Monchsgemeinschaft werden. So wird die
Titigkeit des Priesters vor allem auf den li-
turgischen Dienst eingeschrinkt.

Damit in Zusammenhang steht die zweite
Neuerung: «Wenn ein Abt die Bitte stellt,
dass ihm ein Priester oder Diakon geweiht
werde, wihle er aus den Seinen jemand aus,
der wiirdig ist, das Priestertum auszuiiben.»
Damit ist die Gemeinschaft nicht mehr auf
fremde Priester angewiesen und braucht
auch nicht das Kloster zu verlassen, um aus-
wirts Gottesdienste zu besuchen. Diese
Neuerung lisst vermuten, dass das kirchlich-
sakramentale Leben im Kloster intensiver ge-
pflegt wurde. Demgegeniiber zeigen Bestim-
mungen aus einer Regel, die kurz vorher ent-
standen war (Regel des Magister), dass die
Moénche an Sonn- und Feiertagen zur Eucha-
ristiefeier in die Pfarrkirche gingen. Durch
eigene Monchspriester, die der Bischof aber
nicht iiber den Abt hinweg weihen durfte,
wird das Kloster nun einerseits enger mit der
Ortskirche verbunden, anderseits aber auch
von ihr getrennt.

Der weitere Weg der Entwicklung

Die Weichen waren nun gestellt. Infolge ei-
ner Vielfalt von weiteren Griinden trat in der
Folgezeit das Priestertum der Ménche immer
mehr in den Vordergrund. Nur zwei Impulse
seien hier ganz kurz erwihnt. Die Missions-
titigkeit und die Seelsorge beeinflussten die-
se Entwicklung von aussen her; die Pflege der
Klosterliturgie und der persénlichen From-
migkeit brachten eine neue Sicht von innen
her.

Wenn man heute auch nicht mehr daran fest-
hilt, dass die erste Gruppe von Missionaren,
die Papst Gregor der Grosse 596 aus Rom
nach England sandte, sich nur an die Bene-
diktusregel hielt, wurde damit doch ein blei-
bendes Werk in die Wege geleitet. Eine gros-
se Zahl von Ménchen des hl. Benedikt trug
die Botschaft des Evangeliums wieder auf das
Festland zuriick und bis nach Island und Un-
garn. Wie immer sich das auch im einzelnen
abgespielt haben mag, diese Missionsarbeit
war undenkbar ohne Ménchspriester und

172



173

Ménchsbischéfe. Viele Abteien Europas ha-
ben ihren Ursprung in dieser mittelalterli-
chen Missionierungsphase vom 8.-12. Jahr-
hundert. Bereits im 10. Jahrhundert waren
Dreiviertel der Monche Priester. Seit der Mit-
te des 11. Jahrhunderts wurde den Kléstern
auch die Seelsorge in der niheren Umgebung
anvertraut, so etwa in Italien, was sich in li-
turgischen Handschriften niederschligt. Die
osterreichischen Kloster iibernahmen 1im
Zuge der tridentinischen Reform und des jo-
sefinischen Staatskirchentums eine besonders
grosse Anzahl von Pfarreien. Im 19. Jahrhun-
dert erwachte auch der eigentliche Missions-
gedanke wieder neu. Der Schweizer P. An-
dreas Amrhein, M6nch von Beuron, legte
1884 den Grund zur Benediktiner Missions-
kongregation von St. Ottlien.

Die Ménchspriester haben ohne Zweifel von
Anfang an das Bediirfnis empfunden, ihren
priesterlichen Dienst auch auszuiiben. In
Klstern mit grosserer Priesterzahl reichte der
abwechslungsweise gehaltene Gottesdienst
fiir die Ménchsgemeinschaft nicht mehr dazu
aus. Es entwickelte sich die tigliche «Privat-
messe», zusitzlich beginstigt durch den
Brauch, Messen zu stiften. Zuerst waren es
die Monchspriester, die diese neue Form der
Eucharistiefeier iibten. Bei ihnen ist die tidg-
liche «Privatmesse» wohl schon 1m 8. Jahr-
hundert fast allgemeiner Brauch gewesen.
Seit der karolingischen Zeit versammelten
sich die Klostergemeinschaften der grossen
frinkischen Kloster tiglich zu einer feierli-
chen Messe, der eine «<Morgenmesse» mit fast
offiziellem Charakter vorausging, begleitet
von den «Privatmessen», welche die Mdnchs-
priester an den vielen Altidren feierten. Die
urspriingliche Absicht in den grossen Abtei-
en scheint gewesen zu sein, die Gottesdienst-
ordnung der romischen Kirche nachzuah-
men. So entsprach die Konventmesse dem
papstlichen Gottesdienst, wihrend die «Pri-
vatmessen» den Eucharistiefeiern in den an-
deren Heiligtiimern der Stadt Rom entspra-
chen. Dazu kam die besondere Verehrung
der Eucharistie, die vor allem im 11. und 12.
Jahrhundert ein Anliegen der grossen Abtei
Cluny war. Damit in Zusammenhang stand
die Pflege der personlichen Frommigkeit.
Das Lebensopfer der Entsagung wurde in

Der Priester: Vorsteher der Eucharistiefeter
(Foto: P. Notker Strissle).

engste Beziehung zum Kreuzesopfer Christi
gebracht. Was war naheliegender, als gerade
aus der privaten Feier des Messopfers immer
wieder Kraft fiir diese Nachfolge zu holen.
Aufschlussreich ist, dass von den ersten 58
Kartiuserménchen, die bis 1132 starben, 44
Priester waren. Noch Peére de Foucauld
(+1916), der grosse Wiisteneremit, hat zu-
nichst aus Demut auf das Priestertum ver-
zichtet; spiter war er der Meinung, die voll-
kommenste Art, Christus nachzuahmen, be-
stehe darin, die Messe zu feiern.

Die Auskunft der Geschichte

Das Monchtum ist von seinem Ursprung her
eine Laienbewegung. Schon bald hat aber
der Monchspriester das Bild entscheidend
mitgeprigt. Die ablehnende Haltung gegen-
tiber dem Priestertum, die sich immer wieder



bemerkbar machte, wurde vor allem aske-
tisch begriindet. Es ging um die Gefahr von
Hochmut und Stolz. Jede Epoche dieser Ge-
schichte wusste aber offenbar auch um die
Mahnung des hl. Augustinus an die Ménche:
«Stellt eure Beschaulichkeit nicht {iber die
Bediirfnisse der Kirche.» Gerade die Bene-
diktusregel fand da ein ausgewogenes
Gleichgewicht. Das ist nicht erstaunlich,
wenn man das Leben des hl. Benedikt be-
trachtet, der den Quellen zufolge nicht Prie-
ster war. Er zieht sich aus der Welt zuriick. Er
wird aber bereits in der Einsamkeit von
Subiaco von den Hirten aufgesucht und er
gibt ihnen das Brot der geistlichen Lehre. In
Montecassino bekehrt er die Leute der Ge-
gend, die noch immer Stitten des Heiden-
tums aufsuchen. Unterhalb der Grotte von
Subiaco steht eine Tafel mit folgender In-
schrift: «Hier hat der hl. Benedikt Apostel-

arbeit mit dem Einsiedlerleben verbunden,
indem er die Hirten lehrte. Das ist der zwei-
fache Weg, den dann unzihlige seiner S6hne
beschreiten sollten.» Damit ist angedeutet,
dass die geschichtliche Entwicklung des be-
nediktinischen Weges keine Fehlentwick-
lung ist. Die Akzente aber kénnen und miis-
sen, wie die Geschichte lehrt, immer wieder
neu gesetzt werden. Jeder Gemeinschaft
bleibt diese Aufgabe iibertragen. Die spiritu-
ellen Richtlinien der Schweizer Benediktiner-
kongregation von 1986 geben dazu folgende
Entscheidungshilfen: «Das Moénchtum ist
auch ohne Priestertum die volle Erfiillung
der monastischen Berufung» und «Die Ver-
bindung von Kontemplation, Gemein-
schaftsleben und Apostolat hat eine lange
und gute monastische Tradition, denn
Mo6nchtum und Priestertum erginzen sich
und bereichern sich gegenseitig».

174



	Mönchtum und Priestertum im Spiegel der Geschichte

