
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 7

Artikel: Mönchtum und Priestertum im Spiegel der Geschichte

Autor: Odermatt, Ambros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mönchtum und Priestertum
im Spiegel der Geschichte

R. Ambros Odermatt

Es ist für uns ein vertrautes Bild, dass in
einem Benediktinerkloster Nichtpriester und
Priester als Mönche zusammenleben. Wie
kam es dazu? Ein paar Stimmen aus dem langen

Strom der Geschichte können uns
vielleicht helfen, dieses Bild etwas aufzuhellen.

Die Stimme Jesu

Am Anfang steht der Aufruf des Herrn zu
ernster Nachfolge. Der reiche junge Mann
wird von Jesus zum Güterverzicht und zum
Aufgeben aller irdischen Sicherungen gerufen

(Mt 19,16-22). Das Evangelium spricht
von Ehelosen um des Himmelreiches willen
(Mt 19,12). Daraus zieht Paulus die Folgerung,

der Christ gebraucht diese Welt als
gebrauche er sie nicht (1 Kor 7,31). Auf vielfache

Weise wurden diese Ideale in den ersten
Christengemeinden gelebt. Auch die eigentliche

christliche Askese (Entsagung) verwirklichte

sich zunächst innerhalb der Gemeinde
im normalen bürgerlichen Lebensrahmen.
Der Asket oder die Asketin lebten für
gewöhnlich in ihren Familien weiter.

Der Ruf der Wüste

Aus dieser Laienbewegung im Rahmen der
Gemeinde und der Familie erwuchs im Verlauf

des 3. Jahrhunderts das Mönchtum. Sein
Wesensmerkmal ist die sichtbare Trennung
der Asketen von den übrigen Christengemeinden.

Die Wüste bot sich als Ort an, wo
das Leben nach dem Evangelium ungehindert

gelebt werden konnte. In ihr ereigneten
sich schon im Alten und Neuen Testament
besondere Gotteserfahrungen. Wüste be¬

deutet das Aufgeben von Sicherheit;
zugleich ist sie Zeichen der Heimatlosigkeit um
des Herrn willen. Viele Beweggründe standen

hinter diesem Auszug aus den Gemeinden.

Auszuschliessen ist aber jene Deutung,
die meint, es handle sich hier um einen Protest

gegen die verweltlichte Kirche. Dagegen
spricht die Tatsache, dass die Asketen bereits
in die Wüste zogen, als die Christengemeinden

noch verfolgt wurden und in Unsicherheit

und Bedrängnis am Rande der Gesellschaft

lebten. Diese Männer und Frauen
wollten keine Gegenkirche schaffen, sondern
allein und ungestört nach dem asketisch
gedeuteten Evangelium leben.

Das Verhältnis zu Kirche und Klerus

Die beiden grossen Gestalten, die am
Anfang des Mönchtums stehen, waren Laien.
Sie hatten offenbar kein gestörtes Verhältnis
zur offiziellen Kirche. Vom hl. Antonius

+ 356), der sich als erster der vielen Einsiedler

in der Wüste Ägyptens annahm, berichtet
die Lebensbeschreibung: «Er schätzte in
bewundernswertem Masse die hierarchische
Ordnung der Kirche und wünschte, dass
jeder Kleriker ihm an Ehre vorangehe.» Ähnliches

hören wir über den hl. Pachomius
+ 346), der bereits grosse Mönchsgemeinschaften

einrichtete: «Wir müssen in aller
Schlichtheit und Lauterkeit die Gemeinschaft

mit den Kirchen Christi halten und
die Kleriker ehren; das geziemt sich für Mönche,

die dagegen nicht nach geistlichen Würden

streben dürfen. Wenn aber Mönche
schon früher von Bischöfen zu Klerikern
geweiht wurden, nehmen wir ihren Dienst an.»



Wir sehen bereits hier, dass das Priestertum
eines Mönchs nicht grundsätzlich
ausgeschlossen wurde. Man lehnte es aber aus
asketischen Gründen ab. Etwas deutlicher
äusserte sich der Mönch Johannes von Lykopolis

+ 394). Er meint, dass man weder danach
trachten, noch es unter allen Umständen
ablehnen soll, «dem Urteil Gottes soll man es

anheimstellen, ob und wen er zum Priesterdienst

auserlesen will, denn nicht der, der
sich selbst aufdrängt, sondern der, den der
Herr auserwählt, ist bewährt».
Die gleiche Einstellung finden wir im
Westen, etwa in den Mönchsgemeinschaften im
französischen Jura. Abt Romanus + um
460), der diese Kolonie begründete, war
Priester, zeichnete sich aber durch besondere
Demut aus. «Deshalb mussten ihn die Brüder

jeweils am Feiertag geradezu zwingen,
sich zur Feier des Opfers an den ersten Platz
zu stellen», so wird von ihm berichtet. Romanus

wünschte für seinen zweiten Nachfolger
Eugendus + um 510) ebenfalls das Priestertum.

«Doch in dieser Sache widerstand er
dem Wollen des Abtes gar oft und in recht
frommer Weise. Deshalb mied er auch
bedächtig und sorgfältig die heiligen Bischöfe,
die sich zum Gebet im Kloster eingefunden
hatten - bei aller Ehrfurcht vor der hohen
Würde.»

Die Wegweisung des hl. Benedikt

Vor diesem Hintergrund stehen die beiden
Kapitel in der Benediktusregel (60 und 62),
die im Zusammenhang mit der Aufnahme
von neuen Brüdern auch die Priester erwähnen.

Eine zweifache Neuerung zeichnet sich
hier ab gegenüber anderen Regeln. Ein Priester,

der um Aufnahme bittet, wird vollwertiges

Glied der Gemeinschaft. Benedikt
betont aber sogleich, «dass er alles zu halten
hat, was die Regel anordnet». Vor allem die
Demut und die Lauterkeit seiner Absicht sollen

geprüft werden. Benedikt weiss, dass unter

den Mitbrüdern Streit, Neid und Eifersucht

entstehen können. Aber auch die
Beziehungen zu den Oberen wurden davon
betroffen; dies war der Fall, wenn der Abt
nicht Priester war, was häufig zutraf und
auch für den hl. Benedikt anzunehmen ist.

Das Priestertum darf in keiner Weise zum Titel

besonderer Vorrangstellung in der
Mönchsgemeinschaft werden. So wird die
Tätigkeit des Priesters vor allem auf den
liturgischen Dienst eingeschränkt.
Damit in Zusammenhang steht die zweite
Neuerung: «Wenn ein Abt die Bitte stellt,
dass ihm ein Priester oder Diakon geweiht
werde, wähle er aus den Seinen jemand aus,
der würdig ist, das Priestertum auszuüben.»
Damit ist die Gemeinschaft nicht mehr auf
fremde Priester angewiesen und braucht
auch nicht das Kloster zu verlassen, um
auswärts Gottesdienste zu besuchen. Diese
Neuerung lässt vermuten, dass das
kirchlichsakramentale Leben im Kloster intensiver
gepflegt wurde. Demgegenüber zeigen
Bestimmungen aus einer Regel, die kurz vorher
entstanden war (Regel des Magister), dass die
Mönche an Sonn- und Feiertagen zur
Eucharistiefeier in die Pfarrkirche gingen. Durch
eigene Mönchspriester, die der Bischof aber
nicht über den Abt hinweg weihen durfte,
wird das Kloster nun einerseits enger mit der
Ortskirche verbunden, anderseits aber auch
von ihr getrennt.

Der weitere Weg der Entwicklung

Die Weichen waren nun gestellt. Infolge
einer Vielfalt von weiteren Gründen trat in der
Folgezeit das Priestertum der Mönche immer
mehr in den Vordergrund. Nur zwei Impulse
seien hier ganz kurz erwähnt. Die Missionstätigkeit

und die Seelsorge beeinflussten diese

Entwicklung von aussen her; die Pflege der
Klosterliturgie und der persönlichen
Frömmigkeit brachten eine neue Sicht von innen
her.
Wenn man heute auch nicht mehr daran
festhält, dass die erste Gruppe von Missionaren,
die Papst Gregor der Grosse 596 aus Rom
nach England sandte, sich nur an die
Benediktusregel hielt, wurde damit doch ein
bleibendes Werk in die Wege geleitet. Eine grosse

Zahl von Mönchen des hl. Benedikt trug
die Botschaft des Evangeliums wieder auf das
Festland zurück und bis nach Island und
Ungarn. Wie immer sich das auch im einzelnen
abgespielt haben mag, diese Missionsarbeit
war undenkbar ohne Mönchspriester und



Mönchsbischöfe. Viele Abteien Europas
haben ihren Ursprung in dieser mittelalterlichen

Missionierungsphase vom 8.-12.
Jahrhundert. Bereits im 10. Jahrhundert waren
Dreiviertel der Mönche Priester. Seit der Mitte

des 11. Jahrhunderts wurde den Klöstern
auch die Seelsorge in der näheren Umgebung
anvertraut, so etwa in Italien, was sich in
liturgischen Handschriften niederschlägt. Die
österreichischen Klöster übernahmen im
Zuge der tridentinischen Reform und des
josefinischen Staatskirchentums eine besonders

grosse Anzahl von Pfarreien. Im 19. Jahrhundert

erwachte auch der eigentliche Missionsgedanke

wieder neu. Der Schweizer P.
Andreas Amrhein, Mönch von Beuron, legte
1884 den Grund zur Benediktiner
Missionskongregation von St. Ottilien.
Die Mönchspriester haben ohne Zweifel von
Anfang an das Bedürfnis empfunden, ihren
priesterlichen Dienst auch auszuüben. In
Klöstern mit grösserer Priesterzahl reichte der
abwechslungsweise gehaltene Gottesdienst
für die Mönchsgemeinschaft nicht mehr dazu
aus. Es entwickelte sich die tägliche «Privatmesse»,

zusätzlich begünstigt durch den
Brauch, Messen zu stiften. Zuerst waren es

die Mönchspriester, die diese neue Form der
Eucharistiefeier übten. Bei ihnen ist die
tägliche «Privatmesse» wohl schon im 8.
Jahrhundert fast allgemeiner Brauch gewesen.
Seit der karolingischen Zeit versammelten
sich die Klostergemeinschaften der grossen
fränkischen Klöster täglich zu einer feierlichen

Messe, der eine «Morgenmesse» mit fast
offiziellem Charakter vorausging, begleitet
von den «Privatmessen», welche die Mönchspriester

an den vielen Altären feierten. Die
ursprüngliche Absicht in den grossen Abteien

scheint gewesen zu sein, die Gottesdienstordnung

der römischen Kirche nachzuahmen.

So entsprach die Konventmesse dem
päpstlichen Gottesdienst, während die «Pri-
vatmessen» den Eucharistiefeiern in den
anderen Heiligtümern der Stadt Rom entsprachen.

Dazu kam die besondere Verehrung
der Eucharistie, die vor allem im 11. und 12.

Jahrhundert ein Anliegen der grossen Abtei
Cluny war. Damit in Zusammenhang stand
die Pflege der persönlichen Frömmigkeit.
Das Lebensopfer der Entsagung wurde in

Der Priester: Vorsteher der Eucharistiefeier
(Foto: P. Notker Strässle).

engste Beziehung zum Kreuzesopfer Christi
gebracht. Was war naheliegender, als gerade
aus der privaten Feier des Messopfers immer
wieder Kraft für diese Nachfolge zu holen.
Aufschlussreich ist, dass von den ersten 58

Kartäusermönchen, die bis 1132 starben, 44
Priester waren. Noch Père de Foucauld

+ 1916), der grosse Wüsteneremit, hat
zunächst aus Demut auf das Priestertum
verzichtet; später war er der Meinung, die
vollkommenste Art, Christus nachzuahmen,
bestehe darin, die Messe zu feiern.

Die Auskunft der Geschichte

Das Mönchtum ist von seinem Ursprung her
eine Laienbewegung. Schon bald hat aber
der Mönchspriester das Bild entscheidend
mitgeprägt. Die ablehnende Haltung gegenüber

dem Priestertum, die sich immer wieder



bemerkbar machte, wurde vor allem asketisch

begründet. Es ging um die Gefahr von
Hochmut und Stolz. Jede Epoche dieser
Geschichte wusste aber offenbar auch um die
Mahnung des hl. Augustinus an die Mönche:
«Stellt eure Beschaulichkeit nicht über die
Bedürfnisse der Kirche.» Gerade die Bene-
diktusregel fand da ein ausgewogenes
Gleichgewicht. Das ist nicht erstaunlich,
wenn man das Leben des hl. Benedikt
betrachtet, der den Quellen zufolge nicht Priester

war. Er zieht sich aus der Welt zurück. Er
wird aber bereits in der Einsamkeit von
Subiaco von den Hirten aufgesucht und er
gibt ihnen das Brot der geistlichen Lehre. In
Montecassino bekehrt er die Leute der
Gegend, die noch immer Stätten des Heidentums

aufsuchen. Unterhalb der Grotte von
Subiaco steht eine Tafel mit folgender
Inschrift: «Hier hat der hl. Benedikt Apostel¬

arbeit mit dem Einsiedlerleben verbunden,
indem er die Hirten lehrte. Das ist der
zweifache Weg, den dann unzählige seiner Söhne
beschreiten sollten.» Damit ist angedeutet,
dass die geschichtliche Entwicklung des be-
nediktinischen Weges keine Fehlentwicklung

ist. Die Akzente aber können und müssen,

wie die Geschichte lehrt, immer wieder
neu gesetzt werden. Jeder Gemeinschaft
bleibt diese Aufgabe übertragen. Die spirituellen

Richtlinien der Schweizer Benediktinerkongregation

von 1986 geben dazu folgende
Entscheidungshilfen: «Das Mönchtum ist
auch ohne Priestertum die volle Erfüllung
der monastischen Berufung» und «Die
Verbindung von Kontemplation,
Gemeinschaftsleben und Apostolat hat eine lange
und gute monastische Tradition, denn
Mönchtum und Priestertum ergänzen sich
und bereichern sich gegenseitig».

174


	Mönchtum und Priestertum im Spiegel der Geschichte

