
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 5

Artikel: Unkirchliche junge Generation?

Autor: Schuchart, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unkirchliche junge Generation?

Alfred Schuchart

Die Weitergabe des christlichen Glaubens
und die Vermittlung christlicher Lebenspraxis

in Verbindung mit der Kirche ist in den
westlichen Industrieländern in eine tiefgreifende

Krise geraten. «Die bedenklichste
Veränderung der religiösen Kultur stellt das
Auseinanderleben der Generationen in der
religiösen Praxis und den religiösen Überzeugungen

dar. Religion und Kirchlichkeit laufen

Gefahr, Bestandteil einer Alterskultur zu
werden, abgehoben von einer weitgehend
entkirchlichten und areligiösen Jugendkultur.»

Dieser Behauptung R. Köchers gegenüber
sind freilich Differenzierungen angebracht,
die sich auf gewisse religiöse Trends und
Entwicklungen unter Jugendlichen stützen können.

K.-A. Odin meint beobachten zu können,

dass sich die Menschen heute weithin
nicht mehr dem Zug der Säkularisierung
anschlössen. Der «grosse Zug» gehe vielmehr
«weg vom Denken, vom Wissen, von der
Aufklärung» und führe hin «zum Gefühl,
zur Intuition, zum Unwägbaren». Wörtlich
fährt Odin fort: «Nur führt dieser Zug häufig
an den Kirchen vorbei. Er bringt Menschen
zu den klassischen Sekten, zu den neuen
Jugendsekten und zu den politischen Ideologien,

aber ebenso zu dem aus Okkultem und
technischen Träumereien gemischten New
Age. Nicht Hang zur Verweltlichung des
Transzendenten wird den Kirchen gefährlich,

sondern die Wiederkehr der Magie, die
Neigung zum Ausbruch aus dem Käfig der
Realität und des Verstandes.» Genau besehen

kann man also nicht von einer «areligiösen

Jugendkultur» im allgemeinen sprechen,
121 sondern eher von einer bunten Vielfalt nach¬

christlicher religiöser Kulturen bei Jugendlichen

und Erwachsenen ausserhalb und an
den Rändern der christlichen Grosskirchen.

1. Gründe für die Glaubenskrise

Als Reaktion auf die Krise des kirchlich
gebundenen Glaubens ist die stattliche Anzahl
von Katechismen, Glaubensbüchern und
katechismusartige Einführungen in den
katholischen Glauben zu werten, die seit 1966,
dem Erscheinungsdatum des «Holländischen
Katechismus» in deutscher Sprache herausgegeben

wurden. Sie alle sind geschrieben worden,

um den Menschen von heute Zugang
zur kirchlichen Glaubensbotschaft zu er-
schliessen. «Jedoch», so merkt G. Bitter nach
Erscheinen des «Katholischen Erwachsenenkatechismus»

(1985), «alle diese Bücher
erzeugen nur eine kurzfristige Resonanz; den
breiten Plausibilitätsschwund von Religion
und christlichem Glauben können sie kaum
bremsen.»
Vieles spricht in der Tat dafür, dass viele
herkömmliche Formen der Glaubensweitergabe
zumindest in den westlichen Ländern nicht
mehr «greifen», dass es in weit geringerem
Masse als in den vorangegangenen Jahrzehnten

und kirchengeschichtlichen Epochen
gelingt, Kinder und Heranwachsende, aber
auch Erwachsene vom Wert und von der
Gültigkeit des christlichen Glaubens zu
überzeugen.
Die gegenwärtige Glaubenskrise lässt sich
zutreffend als Erfahrungs-, Plausibilitäts-(Ein-
sichts-) und Tradierungskrise charakterisieren.

Damit sind folgende Tatsachen
angesprochen: Christlicher Glaube ist für viele



belanglos geworden, weil die in den Privat-
und Freizeitraum wie auch in den
Gottesdienstraum abgewanderte Glaubenspraxis
sich als bedeutungslos erweist, das heisst: sie

ermöglicht kaum die sozial abgestützte
Erfahrung, dass christlicher Glaube ein Lebenswert

ist und für das individuelle und soziale
Leben von Belang ist. - Die Erfahrungskrise
bewirkt eine Plausibilitätskrise, den Verlust
der Einsicht: Glaube «tut gut», christlicher
Glaube ist Weg zum Menschwerden, christlicher

Glaube tritt ein für die Sache des
Menschen. - Aus Erfahrungsmangel und
Einsichtsverlust aber folgt die Tradierungskrise,
eine gewisse Rat- und Hilflosigkeit, christliche

Glaubensinhalte und Verhaltensweisen
sinnstiftend, motivbildend und handlungsleitend

an die nachwachsende Generation
weiterzugeben.
Geht man den Gründen für die gegenwärtige

Krise des Glaubens und der Glaubenstra-
dierung nach, so stösst man auf grundlegende

Wandlungsprozesse in Gesellschaft und
Kirche. Die Ergebnisse der soziologischen
Forschung konstatieren das Ende der «christen

tümlichen Gesellschaften», in der sich
die Weitergabe des christlichen Glaubens,
christlicher Sinnwerte und Verhaltensweisen
auf viele kulturelle, soziale und institutionelle

Faktoren stützen konnte Die
gesamtgesellschaftlich abgestützte Glaubwürdigkeit
der christlichen Botschaft dürfte erklären,
dass man den gesellschaftlichen Bedingtheiten

der Glaubensweitergabe keine besondere
Beachtung schenkte und daher Glaubensvermittlung

vornehmlich als einen
individualistisch-intellektuellen Vorgang verstand.
Inzwischen aber ist auch in kirchlichen Kreisen

das Wissen um die Zusammenhänge
zwischen individueller Glaubensgeschichte und
sozialem Umfeld gewachsen. Dies hat zu
einem Umdenken in der Praxis der Weitergabe
geführt. Dieses Umdenken wird zum
Beispiel in folgenden Forderungen erkennbar:
Glaubensvermittlung müsse sich heute
verstehen «als Anbieten von Erfahrungsräumen
für die Wohltat eines christlichen Lebens»;
notwendig sei «ein erneutes Zusammenfügen
von Botschaft und Zeugnis in Gruppen von
Gleichgesinnten»; es müsse eine «tiefgreifende

Umorientierung» stattfinden, die Ge¬

meinden wieder zu Räumen gestaltet, «in
denen man Lebenserfahrungen machen und
verarbeiten und so Gott begegnen kann».

2. Folgerungen für die Seelsorge

Die zwischenmenschliche Betätigung und
Kommunikation mit der Glaubensgemeinde,

vor allem mit solchen, die die Wirklichkeit

und Glaubwürdigkeit der christlichen
Glaubenswelt bekräftigen und verbürgen,
haben eine entscheidende, unabdingbare
Funktion im Prozess der Glaubensvermittlung

und -aneignung. Die Chancen der
Glaubensweitergabe hängen freilich auch
von anderen gesellschaftlichen Faktoren ab,
nämlich von der Präsenz des Christentums
im kulturell-sozialen Bereich sowie von der
gesellschaftlichen Repräsentanz der Kirchen
auf der institutionellen und organisatorischen

Ebene.
Die grösste Bedeutung für die Weitergabe
des Christentums misst F. X. Kaufmann
jedoch der zwischenmenschlichen Ebene zu,
wobei gerade auf dieser «der eigentliche Eng-
pass der gegenwärtigen Chance für die
Weitergabe des Christentums» liege. Eine
Glaubensvermittlung, die grosse motivierende
Kraft besitzt, setzt personale Begegnung
voraus. Identifikation mit geliebten und
bewunderten Menschen ist Voraussetzung der
Wertübernahme, auf die es letzten Endes bei
der Aneignung des Christentums durch den
einzelnen Menschen ankommt. Die Zukunft
des Glaubens, so F.X. Kaufmann, hänge «in
entscheidendem Masse davon ab, inwieweit
es gelingt, Glauben nicht nur als blosse
Innerlichkeit, sondern als zwischenmenschliche
Erfahrung zu ermöglichen, eine Erfahrung in
kleinen sozialen Gruppen, weit unterhalb
der organisierten Gebilde, welche die Struktur

der heutigen Gesellschaft darstellen». Die
für die Kirche lebenswichtige Frage ist
demnach, «wo sich heute noch soziale Situationen

ausreichender Dichte und Dauer finden,
dass in ihnen persönliche Beziehungen
ausreichender Intensität für die Übernahme
christlicher Werte entstehen können».
Die Familie wie der schulische Religionsunterricht,

denen in der Vergangenheit eine
hervorragende Kraft zur Weitergabe des





christlichen Glaubens, mit Recht, zuerkannt
wurde, entsprechen heute den in sie gesetzten

Erwartungen nicht mehr in gewünschtem
Umfang, was auch immer die Gründe dafür
sein mögen. Auch die Sakramentenkatechese
anlässlich der Hinführung von Kindern und
Jugendlichen zur Erstkommunion, zum
Sakrament der Busse und Firmung kann in der
Regel die Ausfälle nicht ausgleichen.
Diese Feststellungen führen zu der
Schlussfolgerung, dass die herkömmlichen «Orte»
zur Weitergabe des Glaubens an die
heranwachsende Generation ergänzt werden müssen

durch soziale Räume dichter
zwischenmenschlicher Beziehung, in denen gemeinsame

Glaubenserfahrungen ermöglicht
werden. Mit anderen Worten: Die Frage nach
«Lernorten des Christseins» wird immer
dringlicher. In dieser Hinsicht bekommt die
Gruppe eine hohe Aktualität. Ihr wird
zugetraut, dass sie gewisse Ausfälle traditioneller
«Orte» der Weitergabe des Glaubens
kompensieren kann. Sie könnte dem christlichen
Glauben und dem christlichen Lebensstil im
Lebensbereich des einzelnen zu mehr Zentra-
lität und Einsicht verhelfen. Daher würden
für heute und morgen christliche Aktionskreise

und Gemeinschaften, Basisgemeinden
und -gruppen «der bevorzugte Ort des
gemeinsamen Einübens von Christsein» werden.

Um so solche Gruppenbildung zu ermöglichen,

müssen die Pfarrgemeinden in zwei
Richtungen aktiv bzw. offen sein:
1. Die Pfarreien, die eine gewisse Grösse
überschreiten, so dass in ihnen die
zwischenmenschliche Beziehung nicht mehr möglich
ist, müssen in pastorale Zonen untergliedert,
und in diesen soll die Bildung kirchlicher
Gruppen gebildet werden, damit die Anonymität

in den Pfarrgemeinden überwunden
wird und persönliche Kontakte mit andern
Gemeindemitgliedern ermöglicht werden.
2. Die Pfarrgemeinden müssen offen sein
für Gruppen, die sich selber organisieren
und ihnen den nötigen Raum für ihr Eigenleben

und ihre Aktivität geben.
Dass das nicht weltfremder Idealismus ist,
zeigen Gemeinden, die sich schon so organisiert

haben unter dem Leitsatz: «Pfarrgemeinde

- Gemeinschaft von Gemeinschaf¬

ten». Diese Form von Gemeindeerneuerungen
zielt darauf ab, das unübersichtliche

Gebilde einer Pfarrei in kleine Bezirke aufzuteilen,

dort alle Getauften bei der Schaffung
von menschlichen Begegnungsmöglichkeiten
anzusprechen und sie entsprechend ihrer
Lebensgeschichte und -situation in abgestufter
Intensität in die Lebens- und Glaubensvollzüge

der Pfarrei einzubeziehen. Fernziel des

Projektes ist, Pfarrgemeinde als ein Geflecht
vieler kleiner kirchlicher Basisgemeinden
aufzubauen und zu verwirklichen.

3. Pfarrgemeinde und Kirche,
durch Gruppenbildungen herausgefordert

Nun hat die Kirche immer schon solche

«Gruppen» gegründet und gefördert, denken
wir an das katholische Vereinswesen. Diesen
religiösen Vereinen und auch neuen Gruppen

gegenüber besteht eine auch kirchenamtlich

legitimierte Wertschätzung, und es

werden sich solange keine Bedenken und
Vorbehalte anmelden, wie es sich um «tradi-
tionale» Gruppen handelt, die sich mit dem
herrschenden kirchlichen System identifizieren

und sich bemühen, es weiter zu erhalten.
Nach H. Steinkamp sind dies Gruppen,
Gemeinschaften, Kreise und Gremien, die
durch Initiative der Pfarrgemeindeleitung
oder von Verbandsfunktionären entstanden,
pfarreibezogen und verbandlich-übergemeindlich

organisiert sind und der Vermittlung

bestimmter kirchlich-christlicher Ziele
und Werte im Sinne volkskirchlicher Tradition

dienen.
Problematisch und konfliktbeladen ist
jedoch das Verhältnis der Kirche zu Gruppen
an den Randzonen oder auch ausserhalb der
Grosskirchen, «die sich selbst als christlich
bzw. christlich inspiriert verstehen, jedoch
von den Kirchenleitungen nicht entsprechend

wahrgenommen werden» und in
unterschiedlicher Nähe oder Distanz zu den
Grosskirchen stehen. Konkret handelt es sich
dabei um die verschiedenen Typen von
Basisbewegungen und Alternativbewegungen mit
Elementen christlicher Motivation. Zu ihren
hervorstechenden Kennzeichen gehört, dass

sie selbstorganisiert, aus den Interessen und
Bedürfnissen ihrer Mitglieder entstandene



Gruppen sind und sich als Ort «norm- und
wertbildender Kommunikation» (J. Habermas)

verstehen, in denen überkommene
kirchliche Denk- und Handlungsschemata
durch Neuinterpretation und Experiment
verändert, gleichwohl aber authentische
Impulse des Evangeliums gelebt und tradiert
werden.
Es sollte die Tatsache nicht unterschätzt
werden, dass Gruppen und Initiativen, die sich

nur partiell mit den Grosskirchen identifizieren
oder auch in einer gewissen Distanz zu

ihnen stehen, bedeutende Faktoren für die
Weitergabe «christlich-kirchlichen
Lebenswissens» an die junge, heranwachsende
Generation sein können und folglich als Erfah¬

rungsräume und Lernfelder christlichen
Glaubens und christlicher Lebenspraxis die
uneingeschränkte Aufmerksamkeit der
Seelsorge auf gemeindlicher und übergemeindlicher

Ebene verdienen. Man kann freilich
Initiativ- und Basisgruppen nicht nach einem
pastoralen Konzept «machen» oder methodisch

planen, da sie nach eigenen Gesetzen
entstehen und vergehen. Doch es wäre viel

gewonnen, wenn sie überall auf pastorales
Verständnis, geistige Weite und wohlwollende

Förderung stiessen.

Aus: Niederschlag, H. (Hg.): Lebensraum Kirche.
Lahn-Verlag, Limburg 1987. Dort auch der Nachweis
der Zitate und der Literatur (vgl. Besprechung in dieser

Nummer).


	Unkirchliche junge Generation?

