
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 5

Artikel: Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 4

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus proklamiert die Friedensherrschaft Gottes 4

P. Anselm Bütler

In den bisherigen Artikeln dieser Reihe habe
ich gezeigt, wie Jesus die Friedensherrschaft
Gottes proklamiert. Die alles entscheidende
Tatsache besteht darin, dass Gott die Initiative

ergreift, um die Gemeinschaft mit den
Menschen wieder herzustellen. Er vergibt
von sich aus, «gratis», ohne menschliche
«Vorleistungen» Sünde und Schuld der
Menschen und setzt einen Neuanfang. Er bietet
den Menschen durch Jesus die Gemeinschaft
von neuem an. Zugleich macht er den
Menschen innerlich fähig, dieses Angebot
anzunehmen, ihm und an ihn zu glauben, zu
Gottes Liebesantrag ja zu sagen. So wird die
Friedensherrschaft Gottes Wirklichkeit. Diese

Tatsache bezeichnen wir mit dem Wort
«Erlösung».
Nun kann sich hier Widerspruch melden:
Wir sind doch erlöst durch Jesu Kreuzestod.
Jesus hat am Kreuz dem Vater für uns
Menschen das «Sühnopfer» dargebracht. Wir
beten doch immer wieder: «Wir beten dich,
Herr Jesus Christus, denn durch dein heiliges
Kreuz hast du die ganze Welt erlöst.» Was ist
dazu zu sagen?

1. Missverständnisse ausräumen

Um das aufgeworfene Problem zu klären,
müssen zuerst Missverständnisse ausgeräumt
werden. Ein erstes Missverständnis wurzelt in
einem spontanen, unbewussten oder kaum
bewussten Verlangen des Menschen nach
Sühne. X. Léon-Dufour schreibt dazu:
«Nach Aussage der Religionsgeschichtler und
Psychologen steht hinter dem <Opfer> eine
Struktur des Tausches zwischen Mensch und
der Gottheit; eines Tausches, der an sich das

Bewusstsein einer Distanz zwischen beiden
(Mensch und Gottheit) voraussetzt, die
bisweilen mit einer ursprünglichen Daseinsschuld

identifiziert wird, die noch tiefer sitzt
als die Sünde, von der man sich befreien will.
Der Mensch versucht, durch das Opfer die
Distanz zu überwinden, und symbolisiert die
ersehnte Einheit, indem er etwas hingibt,
was er sich selbst vorenthält; er verzichtet auf
den unmittelbaren Zugriff auf die Dinge,
um deren Spender zu erreichen.» Bei diesem
Verständnis geht die Initiative vom
Menschen aus, die Bewegung zur Gemeinschaft
mit Gott geht von unten nach oben.
Ein zweites Missverständnis wurzelt in einem
theologischen Versuch, das Erlösungsgeschehen

den Menschen verständlich zu machen.
Diesen Versuch hat der hl. Anselm von
Canterbury unternommen. Es ist die sogenannte
Genugtuungstheorie. In der Verkündigung
ist diese Theorie dann aber stark vergröbert
und dadurch in ihrem eigentlichen Kern
verfälscht worden. «Für viele Christen ist
aufgrund einer fast formelhaften <Kreuzestheo-
logie> in den Katechismen folgender
Gedankengang nahezu selbstverständlich geworden:

Bei der Wiederherstellung der Ehre und
der Rechte des durch die Sünde der Welt
beleidigten Gottes kann der unendlich beleidigte

Gott nur durch eine unendliche Sühne,
nämlich die des Gottmenschen, versöhnt
werden. Der blutige Kreuzestod Jesu
erscheint auf diese Weise als die Folge der
ehernen Logik eines genauen Ausgleichs
zwischen Soll und Haben. Dann aber rückt die
gottmenschliche Sühne in ein ganz unheimliches

Licht: <Von manchen Andachtstexten
her drängt sich dem Bewusstsein dann gera-



dezu die Vorstellung auf, der christliche
Glaube an das Kreuz stelle sich einen Gott
vor, dessen unnachsichtige Gerechtigkeit ein
Menschenopfer, das Opfer des eigenen Sohnes,

verlangt habe. Und man wendet sich
mit Schrecken von einer Gerechtigkeit ab,
deren finsterer Zorn die Botschaft von der
Liebe unglaubwürdig macht. So verbreitet
dieses Bild ist, so falsch ist es> (J. Ratzinger)»
(Th. Schneider).

2. Israels falsches Verständnis
seines Opferkultes

Nun spricht allerdings Jesus selber von
seinem Tod als «Sühnopfer»: «Der Menschensohn

ist nicht gekommen, um sich dienen zu
lassen, sondern um zu dienen und sein
Leben hinzugeben als Lösegeld für viele»
(Mk 10,45). Um diese Aussage richtig zu
verstehen, müssen wir beachten, was «Lösegeld»
eigentlich meint. Antwort gibt uns das Alte
Testament.
«Gott will in dieser Welt des Unheils (Gen
3-11) Heil schaffen (Gen 12, 1-3). Diese
Überzeugung gehört zu den Fundamenten
des jüdischen Glaubens, weshalb sich Israel
nie mit der Existenz des Bösen in seiner Mitte
abfand. Nur - wie war das Böse aus der Welt
zu schaffen? Wie konnte das Unheil
überwunden werden? In Israel galt die
Wiedergutmachung als die natürlichste und
wirksamste Art, Böses aus der Welt zu schaffen
und Unheil zu überwinden. Was war zu tun,
wenn das nicht möglich war, z.B. bei einer
Tötung? In diesem Fall hatte der Täter sein
eigenes Leben hinzugeben. Er hatte sein
Leben verwirkt, sein Lebensrecht verloren. Das
israelische Recht sieht allerdings - in
Ausnahmen - die Möglichkeit vor, das an sich
verwirkte Leben <auslösen> zu können» (M.
Limbeck). Diese «Auslösung» bestand darin,
dass die Geschädigten (die Angehörigen des

Getöteten) auf die Todesstrafe verzichteten
und dafür vom Schuldigen ein Lösegeld für
sein Leben verlangten (vgl. Ex. 21,28-30).
Ein Doppeltes ist dabei von Bedeutung: 1.

Die Sühne, die der Schuldige zu leisten hat,
soll nicht den Geschädigten versöhnen, d.h.
beruhigen, sondern den aus dem Todesverhängnis

lösen, der infolge seines Fehlverhal¬

tens sein eigenes Leben verwirkt hat. - 2. Die
Sühne, das «Sühnegeld» als Auslösung
anstelle des Todes, ist nur möglich, weil der
Geschädigte von sich aus bereit ist, dem
Schuldiggewordenen entgegenzugehen. Die
Initiative kann nie vom Täter, sondern
immer nur vom «Opfer» ausgehen. Daraus
erkennen wir das Eigentümliche des biblischen
Sühnegedankens: Der Betroffene verzichtet
auf sein Recht gegen den Täter, so dass dieser
am Leben bleiben kann, obgleich er an sich
sein Leben verwirkt hat.
Dieser Sühnegedanke begegnet nun in der
Zeit nach dem babylonischen Exil nicht mehr
nur im zwischenmenschlichen Bereich. Er
wird jetzt auch auf das Verhältnis Gottes zu
Israel übertragen. So lesen wir bei Jesaja:
«Ich, der Herr, bin dein Gott, ich, der Heilige,

bin dein Retter. Ich gehe Ägypten als

Lösegeld für dich, weil du teuer bist in meinen

Augen, wertgeachtet, und ich dich liebe.

So gebe ich Menschen für dich und
Nationen für dein Leben» (43, 3 f). Jahwe
verzichtet also als der «Geschädigte» auf sein
Recht gegen sein Volk Israel. Nun kommt
aber ein neuer, entscheidender Aspekt dazu:
statt dass Israel das Sühnegeld zahlen muss
als Ersatz für sein verwirktes Leben, zahlt
Jahwe selber für Israel, das als Verschuldetes
das Sühnegeld zahlen müsste, dieses Sühne-
geld.
Daraus ergibt sich, was Jesus meint bzw.
nicht meint, wenn er davon spricht, sein
Leben als Sühnegeld zu zahlen für die vielen:
«Das Lösegeld, das als Sühne bezahlt werden
muss, ist nicht für Gott bestimmt. Nie rettet
das Lösegeld den Verschuldeten vor Gottes
Gerichtszorn, vielmehr löst es ihn aus dem
Todesverhängnis, in das er sich durch sein
Verhalten gebracht hat. (Wenn wir also im 3.
eucharistischen Hochgebet beten: <Schau gütig

auf die Gabe deiner Kirche. Denn sie

stellt dir das Lamm vor Augen, das geopfert
wurde und uns nach deinem Willen mit dir
versöhnt hat>, dann entspricht eine solche
Ausdrucksweise weder dem biblischen
Sühneverständnis, nach dem ja die Versöhnung
von Gott ausgeht, noch dem biblischen
Gottesbild!)» (M. Limbeck).
Daraus ergab sich für Israel ein neues
Verständnis des Tempelgottesdienstes: Das Op-



fer wurde zu einer Möglichkeit, die Herzen
der Israeliten an Gott zu binden. Allerdings
bewirkte der Kult das nicht automatisch. Das
Opfer sollte ein Mittel sein, sein Herz ganz
Gott zuzuwenden und seinen Willen zu
erfüllen. Die Gefahr aber bestand darin, dass

man wähnte, Gott mit dem Opfer «abspeisen»

zu können. Tatsächlich ist Israel dieser
Gefahr erlegen. Deshalb geissein die Propheten,

z. B. Jesaja (1,10-17), Jeremia (7,1-15)
und andere diese Entartung des Opferkultes.
Aus dieser Opferkritik der Propheten lernte
Israel, dass man sich von Gottes Forderungen

nicht loskaufen konnte.
Aber es stellte sich eine neue Entartung ein:
Man konnte Gottes Forderungen nicht
immer gerecht werden. Musste es da nicht
zwangsläufig zu neuen Katastrophen, zu
neuen göttlichen Strafgerichten kommen, in
denen Israel die Folgen seiner Taten zu
tragen hatte? In dieser Situation gewannen die
Opfer neue Bedeutung: «Wenn nämlich ein
Mensch nach seinem Vergehen mit einem
Opfer im Tempel erschien, wurde dann dieses

Opfer nicht zum Beweis dafür, dass er zu
Gott zurückkehren und aufs neue an ihm
festhalten wollte? So wurden die Opfer als

Bedingung verstanden, dass Gott auf sein
Recht gegen Israel verzichtete. Deshalb
sühnten die Opfer, die Tag für Tag im Tempel

dargebracht wurden die Vergehen des

ganzen Volkes und eines jeden einzelnen»
(M. Limbeck). Auch Israel verstand also wie
die «heidnischen» Religionen die Gemeinschaft

mit Gott als eine Bewegung von unten
nach oben, zwar nicht mehr so extrem wie in
den heidnischen Kulten, aber doch so, dass
der Mensch den ersten Schritt tun musste,
das Opfer darbringen, damit Gott sich gnädig

zeigt und das Opfer als «Lösegeld»
annimmt und so auf die Strafe verzichtet.

3. Jesus lehnt den Opferkult im Tempel ab
duch eine «neue Lehre»

Uns allen ist das Ereignis bekannt, das unter
dem Titel: «Jesu Tempelreinigung» in den
Evangelien berichtet wird: «Als Jesus in den
Tempel trat, begann er, die Verkäufer und
Käufer im Tempel hinauszutreiben Und
er lehrte und sprach zu ihnen: Ist nicht ge¬

schrieben: <Mein Haus wird ein Haus des
Gebetes für alle Völker heissen?> Ihr aber habt
es zu einer Räuberhöhle gemacht» (Mk
11,15-17). Was war der Sinn dieser Hand-
lungjesu? «Jesu Vorgehen gegen die Händler
und Käufer musste von Jesu Zeitgenossen
fast zwangsläufig als Angriff gegen den
Opferkult verstanden werden» (M. Limbeck).
Der Grund, dass Jesus einen «Totalangriff»
auf den Opferkult im Tempel unternahm,
war genau das Missverständnis dieses Opferkultes

durch Israel. Gewiss, alle, die im Tempel

zum Opferkult versammelt waren,
vertrauten Gott. Aber es war ein falsches
Vertrauen - so als ob es eine automatisch wirkende

Kraft des Gottesdienstes geben würde:
Wenn die Menschen ihr Sühnopfer darbrächten,

dann würde Gott darauf automatisch
mit Vergebung reagieren. Es ist das falsche
Verständnis von Sühne und Versöhnung
zwischen Gott und den Menschen, die Bewegung

von unten nach oben, die Jesus
ablehnt. Dem gegenüber verkündet er seine

«neue Lehre», die er schon zu Beginn der
öffentlichen Predigttätigkeit verkündet hat:
Gott vergibt von sich aus, ohne Vorleistung
den Menschen die Sünde, bietet von sich aus
das Heil an, ohne dass der Mensch zuerst ein
<Sühnegeld>, ein Sühnopfer darbringen
muss. Das heisst: Bei der Erlösung, bei der
Versöhnung zwischen Gott und Menschen
geht die Versöhnungsbewegung von oben
nach unten, von Gott zu den Menschen und
nicht umgekehrt.
Von dieser LehreJesu über Gott und sein
vergebendes Verhalten zu den Menschen, wird
nun auch verständlich, wie Jesu Kreuzestod
als Erlösungstat zu verstehen ist. «In der
Bibel erscheint das Kreuz nicht als eine
Aufrechnung des beleidigten göttlichen Rechts.
Ganz im Gegenteil, in der Kreuzestheologie
der Heiligen Schrift werden die gängigen Er-
lösungs- und Sühnevorstellungen (von unten
nach oben, Der Mensch muss eine Sühneleistung

und ein Opfer bringen, bevor Gott
vergibt) auf den Kopf gestellt» (Th. Schneider).

Das zeigt sich schon darin, dass in der frühesten

Phase der Christusverkündigung die
Schuld der Menschen an Jesu ungerechter
Kreuzigung betont wird und die Auferwek-



kung durch Gott als die Überwindung dieses
menschlichen Versagens. Sehr bald wird die
«Haltung» Gottes gegenüber dem Kreuz in
das Nachdenken einbezogen. Nun wird
sofort deutlich, dass eine Verbindungslinie
gesehen und gezogen wird nicht vom Kreuz auf
Gott hin, sondern von Gott über das Kreuz
auf uns hin, eine Linie also, die von «oben
nach unten» geht. «Gottes Anteilnahme am
Kreuzesgeschehen wird zunehmend als
Initiative Gottes gesehen, in der eine Bewegung

von ihm aus zu uns geschieht. Nicht
der Mensch bringt Gott eine diesen versöhnende

Gabe dar, sondern Gott selbst kommt
auf die Menschen zu, um seinerseits den
Menschen Versöhnung anzubieten und zu
bewirken. Die unbegreifliche Liebe Gottes
ergreift die Initiative, wagt den Abstieg in
die Niederungen menschlichen Hasses und
fanatischer Verblendung, um selbst das
gestörte Verhältnis wieder herzustellen, indem
Gott durch sein schöpferisches Erbarmen
unsere Ungerechtigkeit auffängt. Seine
Gerechtigkeit ist gerade nicht Aufrechnung und
Sühneforderung, sondern unverdiente, gnädige

Zuneigung» (Th. Schneider).
So lesen wir im Römerbrief: «Ohne eigenes
Zutun werden die Menschen gerecht, dank
der Gnade Gottes, durch die Erlösung in
Christus Jesus» (3,24). Und im 2. Korinther-
brief schreibt Paulus: «Gott war es, der in
Christus die Welt mit sich versöhnt hat,
indem er den Menschen ihre Verfehlungen
nicht anrechnete» (5.19). «So versteht die
frühe christliche Verkündigung das Ereignis
des Kreuzes vor allem als ein äusseres
Geschehen, das von Gott zugelassen wurde,
und das er selber mit ganz unerwartetem
Inhalt füllt, indem er es zum Zeichen seiner
Liebe macht, zum Ausdruck seiner grenzenlosen

Güte und Gewaltlosigkeit, zum Erweis
seiner Bereitschaft, auf dem Weg zu uns bis

zum Äussersten zu gehen, bis zum schmählich

gewaltsamen Tod seines Sohnes, den die
verblendeten Menschen ihm antun» (Th.
Schneider).
«Demgemäss erscheint im Neuen Testament
das Kreuz vor allem als eine Bewegung von
oben nach unten. Es steht nicht da als

Versöhnungsleistung, die die Menschheit dem
zürnenden Gott anbietet, sondern als Aus¬

druck jener törichten Liebe Gottes, die sich

weggibt, in die Erniedrigung hinein, um so
den Menschen zu retten; es ist sein Zugehen
auf uns, nicht umgekehrt» (J. Ratzinger).

4. Jesu «Sühnopfer» am Kreuz ist
sein Lebensopfer

Was ergibt sich aus all dem? Dürfen wir noch
vom «Sühnopfer» Jesu am Kreuz sprechen,
wenn doch Gott gar kein Opfer will, sondern
von sich aus den Menschen die Sünden
vergibt ohne jede Opferleistung von Seiten der
Menschen?
Wir dürfen diese Fragen ruhig bejahen,
wenn wir den Begriffen «Sühne» und «Opfer»
jenen Inhalt geben, den Gott ihnen durch
die Propheten und durch Jesus gegeben hat.
Dann können wir sagen: Das «Sühnopfer»



Jesu am Kreuze ist nichts anderes als sein
Lebensopfer. Im Kreuzestod Jesu ist sein ganzes
Opferleben für die Menschen zusammenge-
fasst und zur höchstmöglichen Fülle bereichert.

«Die Anerkennung Gottes, die Unterwerfung

unter seinen Willen, das Vertrauen in
die göttliche Vorsehung, das, was Menschen
im Opfer auszudrücken versuchen, das lebt
und verwirklichtJesus während seines ganzen
Lebens, besonders aber in seinem Tod. Das
Wesen des Opfers, die Übereignung des
Menschen an Gott, gelangt im Leben Jesu
Christi zur höchsten und letzten Wirklichkeit.

So wird sein Tod am Kreuz, angenommen
im Vertrauen und Gehorsam gegen den

himmlischen Vater, zu dem einen vollkommenen

Opfer des Neuen Bundes» (M. Probst).
Das Opfer Christi besteht darin, «dass er sich
selbst für uns verschenkt hat» (J. Hermans).
In diesem Sinn lässt der Hebräerbrief Jesus
Christus bei seinem Eintritt in die Welt
sprechen: «Schlacht- und Speiseopfer hast du
nicht gefordert, doch einen Leib hast du mir
geschaffen; an Brand- und Sündopfern hast
du kein Gefallen. Da sagte ich: Ja, ich komme

um deinen Willen, Gott, zu tun»
(10, 5-7).
Wenn wir also vom Opfer Jesu reden, dann
heisst das: Jesus hat den Auftrag Gottes er¬

füllt. Er hat den Menschen verkündet, dass

Gott ohne Opfer, ohne Vorleistung, uns
vergibt und seine Gemeinschaft anbietet. Und
Jesus hat das nicht nur verkündet, sondern in
seinem Leben auch gelebt. Er hat den
Sündern ohne deren Vorleistung die Vergebung
der Sünden zugesagt, er hat mit ihnen
Gemeinschaft gepflegt, mit ihnen Festmähler
gefeiert. - Und das alles hat Jesus durchgehalten

trotz des Widerstandes von Seiten der
Verantwortlichen des jüdischen Volkes, trotz
der Erkenntnis, dass das ihm wohl den Tod
einbringen würde. Trotz dieser drohenden
Lebensgefahr den Auftrag Gottes kompromisslos

zu verwirklichen, seinen Feinden am
Kreuz noch den grössten Liebedienst zu
erweisen, für sie beim Vater Fürbitte einzulegen,

er möge ihnen verzeihen, das ist das,
was «Sühnopfer am Kreuz» letztlich ausdrük-
ken will. Durch dieses «Sühnopfer» als

Lebensopfer der restlosen hingebenden Liebe
an den Vater und an die Menschen, hat Jesus
uns erlöst, indem diese Liebe jeden Egoismus
der Menschen grundsätzlich vernichtet hat
und die Menschen dazu fähig machte, auch
das Lebensopfer der Liebe zu leben, so zu
Gott ja zu sagen, in der Kraft des Ja Jesu,
und so von der Sünde befreit offen zu sein,
die Gemeinschaft mit Gott und den
Menschen zu bejahen.

120


	Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 4

