
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 4

Artikel: Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus proklamiert die Friedensherrschaft Gottes 3

P. Anselm Bütler

Am Schluss des letzten Artikels dieser
Artikelreihe hat sich als Aussage ergeben: Der
Kreuzestod Jesu lässt die Friedensherrschaft
Gottes endgültig Wirklichkeit werden. Dieser

Kreuzestod darf aber nicht in dem Sinn
als Sühne verstanden werden, dass er eine
«Sühneleistung» von Seiten des Menschen an
Gott ist, wodurch Gott «versöhnt» wird,
sondern als Sühnetat Gottes an die Menschen;
Gott versöhnt durch diesen Tod Jesu am
Kreuz die Menschen mit sich, schliesst mit
den Menschen aller Zeiten und aller Orten
Frieden. Wie kann dies den Menschen von
heute verständlich gemacht werden? Wie
kann verständlich gemacht werden, dass Jesu
Kreuzestod, der die Zusammenfassung seines

ganzen Lebens ist, universale Wirksamkeit

hat, die Friedensherrschaft Gottes
endgültig und für alle Menschen aufrichtet? In
den folgenden Darlegungen will ich versuchen,

in zwei Schritten auf diese Fragen eine
Antwort zu finden. Den Zugang zur Antwort

finden wir, wenn wir die Kritik der
Propheten am Opferkult Israels genauer
betrachten. Das wird uns dann den Blick
öffnen dafür, dass Jesus als «erfolglos-erfolgreicher»

Knecht Jahwes durch seinen Kreuzestod,

in dem sein ganzes Leben kulminiert
und zusammengefasst wird, tatsächlich die
Friedensherrschaft Gottes für alle Menschen
aller Zeiten und Orte endgültig verwirklicht
hat.

1. Die Kritik der Propheten am Opferkult
Israels

«Die prophetische Opferkritik gehört zu den
bemerkenswertesten Vorgängen in der alt¬

israelischen Glaubensgeschich te in der Zeit
vor dem Exil in Babylon. Man muss sie als

einen ungeheuren Prozess der Selbstreinigung
der israelitischen Religion von magisch-abergläubischen

Elementen verstehen, als

Auseinandersetzung zwischen <Religion und
Glauben>, zwischen <Opfer> als einer
Ersatzleistung und dem rechten <Gehorsam> gegenüber

Gott» (J. Blank).
Solche Opferkritik findet sich erstmalig in
der Auseinandersetzung zwischen dem
Propheten Samuel und dem König Saul. Schon
hier zeigt sich der Kern der Opferkritik, der
in späteren Zeiten immer wieder aufgegriffen

wird: Opfer als Ersatzleistung anstelle
von Erfüllung des Willens Gottes. Diese
Opferkritik findet sich im 1. Buch Samuel:
«Hat Jahwe Gefallen an Brandopfern und
Schlachtopfern gleich wie am Hören auf die
Stimme Jahwes? Siehe, Hören (Gehorchen)
ist besser als Schlachtopfer, Aufmerken mehr
als Widderfett. Denn wie die Sünde der
Wahrsagerei gilt Widerstand, wie der Frevel
der Abgötterei das Sichnichtfügen. Weil du
verworfen hast das Wort Jahwes, verwirft er
dein Königsein» (15, 22 f.).
Was hier Saul vorgeworfen wird, ist der
Ungehorsam. Der Gehorsam gegenüber Jahwe
und seiner Weisung, seinen Geboten und
Satzungen, hat unbedingte Priorität vor dem
Opfer und den kultischen Verpflichtungen.
Ja, die Opferkritik wird noch radikaler,
grundsätzlicher: «Nichts sprach ich zu euren
Vätern, und nichts gebot ich ihnen am Tage,
da ich sie aus dem Land Ägypten führte, in
Sachen Brandopfer und Schlachtopfer» (Jer
7,22).
«Die eigentliche Absicht des Opfers wird



nicht verworfen: Ehre und Verherrlichung
Gottes, Anerkennung seiner göttlichen
Souveränität, Dankbarkeit für alle Wohltaten,
vor allem für die konkret erfahrene Hilfe und
Rettung aus allerlei Not, sowie der
Gemeinschaftsgedanke. Es wird nur gesagt, dass diese

Absicht am besten durch Gehorsam
gegenüber dem erklärten Willen Gottes erfüllt
wird, durch Recht und soziale Gerechtigkeit,
durch Mitmenschlichkeit, Güte und Demut»
(J. Blank).
Solche Kult- und Opferkritik verschärft sich
zunehmend bis zur Zerstörung Jerusalems
und des Tempels. Bei Jesaja wird aus dieser
Opfer- und Kultkritik gleichsam die Summe
gezogen: Israel hat diese Opfer gar nicht Jahwe

dargebracht, weil er sie überhaupt nicht
verlangt hatte. Hingegen hat Israel Gott
belästigt mit seinen Sünden und ihn geplagt
mit seinen Missetaten. Aber, und das ist das
Entscheidende bei der Opferkritik: «Ich, ich
bin es, der deine Vergehen tilgt (um meinetwillen),

und deiner Sünden will ich nicht
gedenken» (Vgl. Jes 43, 22-28). «Nicht die Opfer

haben eine Versöhnung bewirkt, sondern
Gott zieht von sich aus einen Schlussstrich
unter die Vergangenheit und vergibt Israel
alle Schuld; er macht einen neuen Anfang
ohne Opfer» (J. Blank).

2. Gerechtigkeit anstelle der Opfer

Damit stehen wir aber wieder vor der
gleichen Frage: Was heisst das: Gott vergibt
Israel alle Schuld und macht einen neuen
Anfang? Einen neuen Anfang machen, das
heisst doch, dass jetzt Gott nicht mehr belästigt

wird durch die Sünden und Missetaten
Israels. Welches waren diese Sünden und
Missetaten? Sicher zuerst der Abfall von Jahwe

zu den Göttern der Völker rings um Israel.

Aber ebensosehr betonen die Propheten
die Sünden und Missetaten der Mächtigen
und Herrschenden gegen die Schwachen und
Armen.
Jesaja muss im Auftrag Jahwes seinem Volk
verkünden: «Rufe aus voller Kehle, halte
dich nicht zurück! Lass deine Stimme ertönen

wie eine Posaune! Halte meinem Volk
seine Vergehen vor und dem Hause Jakob
seine Sünden. Sie suchen mich Tag für Tag

und begehren meine Wege zu wissen. Wie
ein Volk, das Gerechtigkeit übt und vom
Recht seines Gottes nicht ablässt, so fordern
sie von mir gerechtes Urteil und verlangen,
dass sich Gott ihnen nahe. Warum fasten
wir, und du siehst es nicht? Warum tun wir
Busse, und du merkst es nicht? - Seht, an
euren Fasttagen macht ihr Geschäfte und treibt
zu aller Arbeit an. Während ihr fastet, habt
ihr Streit und Zank und schlagt zu mit roher
Faust Ist das nicht ein Fasten, wie ich es

liebe: Ungerechte Fesseln lösen, Stricke des

Joches entfernen, Gefolterte freilassen, jedes
Joch zerbrechen, dein Brot an die Hungrigen
austeilen, Arme, die kein Obdach haben,
aufnehmen, wenn du einen Nackten siehst,
ihn bekleiden und deinen Bruder nicht im
Stich lassen» (Jes 58, 1-8).
Hier ist ein ganzes Programm angeführt, wie
das Volk sein muss, dem Gott die Sünden
vergeben hat, mit dem er einen neuen
Anfang macht ohne Opfer. Wie aber kann dieses

Programm verwirklicht werden? Dazu
braucht es Menschen, die sich für dieses

Programm einsetzen, es in der Gesellschaft zur
Geltung bringen, so das ganze Volk Israel zu
jenem heiligen Volk verwandeln, wie Gott es

haben will, damit durch Israel alle Völker
von ihren Missetaten ablassen und auch zu
heiligen Völkern werden.
Tatsächlich hat die Mahnrede der Propheten
eine solche Bewegung ausgelöst. Die Propheten

selber haben dieses Programm des «Heiligen

Volkes» gelebt. Viele Fromme in Israel
haben dieses Programm in ihre Gesinnung
aufgenommen. So betet ein alttestamentli-
cher Beter: «An Schlacht- und Speiseopfern
hast du kein Gefallen, doch hast du mir Ohren

gegeben; Brand- und Sündopfer forderst
du nicht. Da sprach ich: Siehe, ich komme,
in der Buchrolle ist über mich geschrieben,
was zu tun ist. Dein Wille, mein Gott, ist
meine Lust, und deine Weisung ist in
meinem Innern» (Ps 40, 7—9)-

Allerdings, diese Erneuerungsbewegung
konnte sich nicht durchsetzen. Zur Zeit Jesu
war wieder der frühere Zustand vorhanden:
ein überreicher Opferkult und daneben eine
erschreckende soziale Ungerechtigkeit. «Als
Jesus von Nazareth auftrat, war der Tempelkult

noch in voller Blüte, ebenso in der er-



sten Zeit des Urchristentums, bis zur Zerstörung

des zweiten Tempels durch die Römer
70 n. Chr.» (J. Blank). Und wie schlimm die
soziale Ungerechtigkeit war, können wir an
einzelnen Worten Jesu erkennen, mit denen
er die Führer des Volkes tadelt.
Als Pharisäer und Schriftgelehrte Jesus
vorwarfen, seine Jünger würden die Uberlieferung

der Alten missachten, antwortete er
ihnen: Warum missachtet ihr Gottes Gebot.
Gott hat doch gesagt, du sollst Vater und
Mutter ehren. Ihr aber lehrt: Wer zu Vater
und Mutter sagt: Was ich dir schulde, erkläre
ich zur Opfergabe, der braucht seinen Vater
und seine Mutter nicht mehr zu ehren (das
heisst, für sie in ihrem Alter sorgen). Ihr
Heuchler, mit Recht hat der Prophet Jesaja
gesagt: Dieses Volk ehrt mich mit den
Lippen, sein Herz aber ist weit weg von mir
(vgl. Mt 15, 1-8). Ganz erschreckend sind
Jesu Vorwürfe in den Wehe-Rufen über die
Schriftgelehrten und Pharisäer, so z.B.
«Wehe euch ihr Schriftgelehrten und Pharisäer!

Ihr haltet Becher und Schüsseln aussen
sauber, innen aber sind sie voll von dem, was
ihr in eurer Masslosigkeit zusammengeraubt
habt Ihr erscheint von aussen den
Menschen gerecht, innen aber seid ihr voll
Heuchelei und Ungehorsam gegen Gottes
Gesetz» (Mt 23, 25. 28). Oder: «Sie bringen die
Witwen um ihre Häuser» (Mk 12,40).
Die Erneuerungsbewegung, welche die
Propheten im Volk eingeleitet hatten, ist nicht
durchgedrungen bis zu den Verantwortlichen

des Volkes. So wurde Israel zu jenem
«Unheilskollektiv», dem der Täufer den
Untergang angedroht hatte.

3. Jesus, der «erfolglos-erfolgreiche Knecht
Jahwes»

Im Unterschied zum Täufer, das haben wir
früher gesehen, drohtjesus nicht das Gericht
Gottes an, sondern beginnt wie die Propheten

eine Erneuerungsbewegung im Volk. Er

knüpft bewusst an die Tradition der Propheten

an. Der Hebräerbrief sagt von Jesus: «Jesus

sprach bei seinem Eintritt in die Welt:
Schlacht- und Speiseopfer hast du nicht
gefordert, an Brand- und Sündopfern hast
du kein Gefallen. Da sagte ich: Ja, ich kom¬

me - so steht es über mich in der Schriftrolle -,
um deinen Willen zu tun» (10, 5-7). Jesus
übernimmt so bewusst die Aufgabe und
Sendung der Propheten, vor allem des Propheten

Jeremia, der schon als Knecht Jahwes
versucht hatte, das Volk Israel zum Gehorsam

gegen Jahwe zu bekehren. Ihm war es nicht
gelungen. Das Buch Jesaja berichtet, dass

Jahwe einen andern Knecht Jahwes berufen
wird. Diesem wird Erfolg beschieden sein.
Erfolg durch Misserfolg: «Er wurde durch-



bohrt wegen unserer Verbrechen Wir
hatten uns alle verirrt, jeder ging seinen
Weg. Doch der Herr lud die Schuld von uns
allen auf ihn Durch Haft und Gericht
wurde er dahingerafft Doch der Herr
fand Gefallen an seinem zerschlagenen
Knecht, er rettete den, der sein Leben als

Sühnopfer dahingab. Er wird Nachkommen
sehen und lange leben. Der Plan des Herrn
wird durch ihn gelingen. Mein Knecht, der
gerechte, macht die vielen gerecht» (Jes 53,
5-11).
Was hier der Prophet vom Knecht Jahwes
sagt, das ist durch Jesus Wirklichkeit geworden.

Er, Jesus, hat das Schicksal des Knechtes
Jahwes erlitten. Die Sünden der Menschen
wurden auf ihn geladen, das heisst, er musste
die ganze Bosheit und Schlechtigkeit der
Menschen erdulden, Verfolgung, Verleumdung,

Intrigen, Verspottung, Justizmord. Jesus

hat das alles ertragen, ohne zurückzuschlagen,

und gerade so hat er den grossen
«Durchbruch» geschaffen, er hat so die
Friedensherrschaft verwirklicht.
Wie aber konnte Jesus durch seine Wider-
standslosigkeit die Friedensherrschaft Gottes
so verwirklichen, dass diese nun in allen
Völkern aller Orten und aller Zeiten Wirklichkeit

wird? Ich will versuchen, das etwas
ausführlicher darzulegen, wie auf diesem Weg
die Friedensherrschaft Gottes für alle
Menschen Wirklichkeit wird, wie Jesu Leben,
Leiden, Sterben und Auferweckung universale
Wirkung haben kann.
Wir haben gesehen: Gott will keine Opfergaben,

durch die man Ersatz, Genugtuung
leistet für vergangene Sünden, um Gott wieder
gnädig zu stimmen. Gott vergibt von sich
aus, ohne Vorleistung der sündigen
Menschen. Was Gott verlangt, ist Gehorsam.
Dieser Gehorsam kann im übertragenen Sinn
Opfer genannt werden. «Opfer ist nicht
Hingabe einer Sache oder das Vergiessen fremden

Blutes, sondern die uneingeschränkte
Hingabe des eigenen Willens. Eine solche
Ganzhingabe ist kennzeichnend für das
gesamte Leben Jesu. Sie findet aber ihre alles
zusammenfassende Gestalt in der Todeshingabe

am Kreuz und zugleich in der
lebendigmachenden Annahme dieser Hingabe durch
den Vater» (Ph. Harnoncourt).

4. Universale Wirkung von Jesu Leben und
Tod durch den Geist Jesu

Universale Auswirkung und Gültigkeit von
Jesu Leben, Leiden, Sterben und Auferwek-
kung, wodurch die Friedensherrschaft
endgültig errichtet ist, besagt, dass alle Menschen
zu dieser «Opferhaltung», zu diesem Gehorsam

gegenüber dem Willen Gottes fähig
werden. Den Willen Gottes aber fasstjesus in den
kurzen, knappen Leitsatz zusammen: Du
sollst Gott lieben mit ganzem Herzen, und
ganzer Seele, mit all deinen Gedanken und
all deiner Kraft; Du sollst den Nächsten
lieben wie dich selbst (vgl. Mk 12, 30f.).
Die Menschen aber sind angesteckt und
verseucht von einer krankhaften Selbstliebe, die
zu echter Liebe gegenüber dem Mitmenschen

und erst recht gegenüber Gott unfähig
macht. Durch diese krankhafte, ja sündhafte
Selbstliebe wird jeder Mensch gegenüber
dem andern zu einem «Ausbeuter». Diese
falsche, sündhafte Lebenseinstellung «wirkt
Unheil, weil sie die lebenszerstörende Dynamik

des Egoismus in die lebenspendenden
Beziehungen der Menschen zueinander
hineinträgt und sie zu Ausbeutungsverhältnissen

verdirbt (pervertiert), in denen sich nur
behaupten kann, wer die Lebenseinstellung
des Ausbeuters zu seiner innersten
Grundhaltung gemacht hat» (J. Werbick). So geraten

alle in den Teufelskreis der gegenseitigen
Ausbeutung, und dieser Teufelskreis macht
den sündhaften Egoismus immer grösser und
tiefer. Befreiung von diesem Teufelskreis des

Egoismus, Aufsprengung dieses Kreises des

Egoismus ist nur möglich, wenn einer
kommt, der nicht mehr Böses mit Bösem
vergilt, sondern durch sein Leben zeigt, dass es

eine Alternative des Zusammenlebens gibt:
Böses mit Gutem vergelten.
Diese Alternative, die Jesus lebt, lässt die
Menschen erfahren, dass Gott selber den
Teufelskreis der Vergeltung, des
Zurückschlagens, Böses mit Bösem zu vergelten,
schon längst von sich aus aufgebrochen hat.
Das ist genau die Friedensherrschaft Gottes,
die Jesus durch sein Wort und sein Verhalten
proklamiert. Gott macht den ersten Schritt,
er vergibt «gratis» den Menschen ihre
Bosheit, noch mehr, er «wirbt» um die Men-



sehen, er will sie für die Haltung der
Friedensherrschaft gewinnen. «Gott <verlässt> die
Position des übermächtigen Rivalen, dessen
Zorn zu fürchten und dessen schreckliche
Vergeltung durch Rückerstattung des
beraubtem aufzuhalten, aber niemals endgültig

abzuwenden ist; er kommt den Menschen
als der wehrlose Bruder entgegen, dessen

Wehrlosigkeit den Widersinn des <Zurück-
schlagens> und die <Ubermacht> der Liebe
zugleich erfahren lässt» (J. Werbick).
So kann Jesus seinen Zeitgenossen den Weg
weisen, wie sie aus dem Teufelskreis ausbrechen

können und so Anteil erhalten an der
Friedensherrschaft Gottes. Wie aber kann
Jesus das allen Menschen zuteil werden
lassen? Wie kann der Gehorsam Jesu bis zum
Kreuzestod alle Menschen aus dem Teufelskreis

des sündhaften Egoismus befreien? Hier
müssen wir eine Aussage der Evangelien, die
meist zu leicht überlesen wird, in ibrer vollen
Bedeutung betonen. Markus schreibt; «Der
Geist triebJesus in die Wüste Dort wurde
er vom Satan versucht» (1, 12 f.). Nicht nur
damals stand Jesus unter dem Antrieb des
Geistes. Der Geist Gottes «inspirierte» Jesus
in seinem ganzen öffentlichen Leben. Dieser
Geist Gottes aber kann auf alle Menschen
übergreifen. «Der Geist Gottes erschliesst
jedem Glaubenden, was in Jesu Lebenspraxis
vollendete Gestalt gewann und mit der Auf-
erweckung durch den Vater endgültig ins
Recht gesetzt wurde: jene schlechthin
erlösende Gotteserfahrung, die das Sich-Verlas-
sen auf Gott und seine Herrschaft als zutiefst
verheissungsvolle Alternative zur unheilwirkenden

Lebenseinstellung des Egoismus
herausfordert und verbürgt» (J. Werbick).
Dass dieser Geist Jesu allen Menschen
zukommt, das hat Jesus versprochen. Und er
kann dieses Versprechen erfüllen, weil er
vom Vater zum Herrn der Schöpfung eingesetzt

ist. So können wir sagen: Jesu Tod aus
Gehorsam Opfer) offenbart, dass Gott

uns Frieden (Sühne) schenkt, und zwar
unwiderruflich. Jesu Tod, in dem sein ganzes
Leben miteinbezogen ist, das vom Geist
«inspiriert ist», bringt den Ausbruch aus dem
Teufelskreis des Egoismus, weil der Vater
Jesus aus diesem Tod erweckt und ihn erhöht
hat. Dank dieser Erhöhung zum Herrn der
Welt kann Jesus seinen Geist, der ihn den
Teufelskreis des Egoismus durchbrechen und
die Friedensherrschaft Gottes endgültige
Wirklichkeit werden liess, allen Menschen
zukommen lassen, so dass alle kraft des Geistes

Jesu nun Anteil erhalten am Ausbruch
aus dem Teufelskreis des Egoismus, also
erlöst werden.
Zugleich werden sie fähig, in der Kraft des
Geistes Jesu mitzuarbeiten am Aufbau der
Friedensherrschaft Gottes. Dazu gehört auch
und sehr wesentlich die Arbeit an der
konkreten Gesellschaftsordnung. Denn auch die
Kultur, die Ökonomie, die soziale Ordnung,
die Politik ist verstrickt in den Teufelskreis
des Egoismus. Der Mensch, der durch den
Geist Jesu aus diesem Teufelskreis befreit ist
hin zu jener Liebeshaltung, die Jesus gelebt
hat, ist fähig, diesen «öffentlichen Teufelskreis»

aufzubrechen. Das ist sogar sehr nötig,
soll der persönliche Ausbruch aus dem
Teufelskreis des Egoismus Bestand haben. Denn
wir Menschen werden wesentlich geprägt
durch die «öffentliche Ordnung». Je mehr
diese nach dem «Lebensmodell» Jesu umgestaltet

wird, desto mehr trägt sie die einzelnen

Menschen, damit diese das «Lebensmodell»

Jesu, das nichts anderes ist als die Frie-
densberrschaft Gottes, immer besser leben
können. So wird «Erlösung» durch den Tod
Jesu immer universaler, die Friedensherrschaft

Gottes wächst mehr und mehr heran,
bis sie einmal durch ein letztes, endgültiges
Eingreifen Jesu volle Wirklichkeit wird, in
der jeder Egoismus, jede Sünde vernichtet ist
und nur noch die selbstlose, dienende Liebe
herrscht.

93


	Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 3

