
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 3

Artikel: Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus proklamiert die Friedensherrschaft Gottes 2

P. Anselm Bütler

«Die Gottesherrschaft ist angebrochen,
bekehrt euch und glaubt der Botschaft!» So

hat, nach dem Evangelisten Markus, Jesus
den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes
proklamiert. Diese Proklamation in gerade
dieser Form war für die Hörer etwas
Unerhörtes. Zwar kannten sie die Verheissung der
alten Propheten, dass Gott sein Friedensreich

einmal aufrichten werde. Auch der
Zeitpunkt war für die Hörer nicht unerwartet.

Gerade zur Zeit Jesu war die Messiaserwartung

äusserst lebendig und intensiv.
Unerhört war, wie nach Jesus Gott seine
Friedensherrschaft aufrichten wird. Nicht zuerst
ein vernichtendes Gericht, wie es der Täufer
verkündete und wie es damals in einer
apokalyptischen Vorstellung erwartet wurde.
Gott kommt nicht als Richter, sondern als

Heilbringer. Dieses Heil bietet Gott an ohne
jede «Vorleistung» Israels. Das war vielleicht
noch viel unerhörter als die Ankündigung,
Gott komme als Heilbringer, ohne zuerst als
Richter «dreinzufahren». Denn für den
Glauben Israels war es selbstverständlich,
dass die Menschen zuerst umkehren muss-
ten. Zwar gab Gott die Kraft zu dieser
Umkehr. Aber erst nach der Umkehr würde Gott
sein Friedensreich aufrichten. Darum das
intensive Bemühen der Pharisäer, die «Tora»,
das Gesetz möglichst genau einzuhalten,
darum die zusätzlichen Vorschriften, die wie
ein Schutzwall die Verletzung des Gesetzes
verhindern sollten. - Ferner war es für Israel
selbstverständlich, dass die Vergehen des
Volkes und der einzelnen Angehörigen des
Volkes gesühnt werden mussten. Darum der
intensive Opferkult im Tempel mit den vielen

Sühneopfern. - Und nun kommt Jesus

und sagt mit seiner Proklamation indirekt
und später in seiner Verkündigung und Praxis

direkt: dieser Opferkult ist überflüssig.
Gott will gar keine solchen Sühneleistungen
zur Vergebung der Sünden. Er vergibt alle
Sünden von sich aus ohne «Vorleistungen»
der Menschen. Er macht mit dem Volk einen
Neuanfang. Er macht Israel, das durch sein
sündhaftes, treuloses Verhalten zum
Unheilskollektiv geworden ist, wieder neu zum
Heilskollektiv, dem er sein endgültiges Heil
anbietet. Und Israel als Heilskollektiv wird
dieses Heil allen Völkern vermitteln. Also
Heil ohne «Sühne».

1. Richtiges Verständnis von «Sühne»

Aber auch für viele Christen ist diese
Botschaft unerhört. Sie stellen spontan die Frage:

Ja, was ist es dann mit dem Tod Jesu am
Kreuze. Jesus ist doch am Kreuz gestorben
zur Sühne für unsere Sünden. Er ist doch das

Sühneopfer für unsere Sünden. Und die hl.
Messe ist doch die Erneuerung dieses Sühneopfers.

Schauen Sie doch die vielen Messtexte

an, in denen von Opfer und Sühne die Rede
ist. Schauen Sie die Texte im Neuen Testament

an. Kürzlich sagte mir jemand: «Ihre
Anti-Opfer-Theorie verblüfft mich! Es gibt
doch so viele erdrückende Zitat-Beweise von
Paulus bisjohannes.»
Ja, es ist viel von «Sühne» und Opfer die
Rede, vor allem im Zusammenhang mit dem
Kreuztod Jesu. Das stimmt. Nur müssen wir
das Wort «Sühne» richtig verstehen.

Die deutsche Wortbedeutung

Beginnen wir mit dem deutschen Wort «Süh-



ne». Wir kennen die Bedeutung dieses Wortes

heute vor allem von der Rechtssprache
her. Hier bedeutet «Sühne»: Wiedergutmachung,

Bussleistung, Strafe. Einer, der schuldig

geworden ist, muss eine Sonderleistung
erbringen und so sein Vergehen sühnen.
Und das Tätigkeitswort «sühnen» bedeutet
heute: büssen, wiedergutmachen. - Aber das

Wort «Sühne» und entsprechend «sühnen»
hatten ursprünglich eine andere Bedeutung:
Versöhnung, Schlichtung, Frieden. Der
Hauptunterschied der heutigen Wortbedeutung

gegenüber der früheren liegt darin: In
der heutigen Wortbedeutung kann Sühne
nur geleistet werden von jenem, der schuldig
geworden ist. Die ursprüngliche Bedeutung
im Sinn von Versöhnung, Schlichtung, Frieden,

lässt offen, von wem Versöhnung,
Schlichtung, Frieden ausgehen: von jenem,
der schuldig geworden ist und nun mittels
Bussleistung Frieden, Versöhnung, Schlichtung

herzustellen versucht, oder von jenem,
an dem jemand schuldig geworden ist.
Auf das Verhältnis zwischen Gott und
Mensch angewendet bedeutet das: Das heutige

Verständnis von «Sühne» besagt klar,
dass der Mensch seine Leistung erbringen
muss, damit zwischen ihm und Gott wieder
Friede und Versöhnung herrsche. Die
ursprüngliche Bedeutung des Wortes «Sühne»
hingegen lässt offen, von wem die Initiative
ausgeht, vom Menschen oder von Gott.

Hebräische Wortbedeutung

Allerdings, um zu erfassen, was die Heilige
Schrift unter «Sühne» versteht, müssen wir
die Bedeutung des entsprechenden Wortes
im Hebräischen beachten. Markus berichtet,
was Jesus beim letzten Mahl über seinen Tod
und dessen Bedeutung gesagt hat: «Jesus
nahm den Kelch, sprach das Dankgebet,
reichte ihn den Jüngern, und sie tranken alle
daraus. Und er sagte zu ihnen: Das ist mein
Blut, das Blut des Bundes, das für die Vielen
vergossen wird» (14,23 f.). G. Lohfink
schreibt zu dieser Stelle: «Mit diesem <für die
Vielem deutet Jesus seinen bevorstehenden
Tod als stellvertretenden Sühnetod.»Je¬
sus hat also «die Hingabe seines Lebens, als
eine Setzung von Sühne interpretiert, und

zwar von Sühne für jenes Israel, das sich
seiner Botschaft verweigert hatte, und das sich
anschickte, ihn zu töten» (G. Lohfink).
Was aber meint in diesem Zusammenhang
«Sühne»? G. Lohfink gibt auf diese Frage
folgende Antwort: «In dem Augenblick, da
sich Israel durch die Beseitigung Jesu der
Gottesherrschaft endgültig verweigert,
entsteht eine Situation, in der nichts mehr so ist,
wie es zu Beginn in Galiläa war, und in der
Mk 1,15 («nahegekommen ist die
Gottesherrschaft») eben nicht mehr einfach wiederholt

werden kann. Die «günstige Gelegenheit»

(Kairos) ist vorüber und vertan. In dieser

Situation hilft nur eine Heilssetzung Gottes,

die angesichts der Verweigerung Israels



von neuem, unverdient und ungeschuldet
Leben einräumt. Genau solches Geschehen
aber meint die Bibelmit «Sühne».
Die hebräische Bedeutung von «Sühne» ist
also viel deutlicher als die ursprünglich deutsche

Bedeutung. Diese lässt offen, von wem
die Sühneleistung ausgeht: vom Beleidiger
oder vom Beleidigten. Die biblische Bedeutung

von Sühne sagt klar: Die Initiative von
«Sühne», das heisst, von Versöhnung, Frieden,

geht von Gott aus. Der Tod Jesu ist also

jene «Tat Gottes in und durch Jesus»,
wodurch er trotz und nach der Ablehnungjesu,
der die Gottesherrschaft durch sein Leben
anfanghaft Wirklichkeit werden liess, neu
und endgültig seine Friedensherrschaft
Wirklichkeit werden lässt.
In diesem Sinn schreibt auch der Neutesta-
mentler Helmut Merklein: «Jesu Deutung
seines Todes als Sühne erscheint fast wie
die theologische Konsequenz seiner
Botschaft Der Sühnegedanke bringt in aller
Deutlichkeit zum Ausdruck, dass selbst die
Verweigerung des Unheilskollektivs den
endgültigen Heilsentschluss Gottes nicht
rückgängig machen kann. Der Tod des Repräsentanten

dieses Heilsentschlusses kann die
Wirksamkeit des göttlichen Erwählungshan-
delns nicht in Frage stellen. Gerade im Tod
Jesu erweist sich vielmehr das Geschehen der
Gottesherrschaft als wirksames Geschehen,
indem Gott durch den Tod Jesu Sühne
schafft für das Unheilskollektiv, das sich dem
Heilshandeln Gottes verweigert.»

2. Verwirklichung der Friedensherrschaft
Gottes durchJesu Kreuzestod

Jesus hat den Anbruch der Friedensherrschaft

Gottes in und durch seine Person
proklamiert. Das geschah nicht nur mit Worten
(«Die Gottesherrschaft ist angebrochen»),
sondern auch mit «Zeichen und Wundern»
sowie durch sein Verhalten zu den Menschen
(Freund der Zöllner und Sünder, mit denen
er Mahlgemeinschaft feierte). Israel sollte
seiner Botschaft glauben und umkehren, das
heisst: so von Gott denken, wie Jesus ihn
verkündete (Vergebung der Sünden ohne
Vorleistung); sich so zu den Menschen verhalten,
wie Jesus sich verhalten hat. Die Führer und

Verantwortlichen des Volkes Israel haben
diese Umkehr nicht vollzogen und Jesu
Botschaft nicht geglaubt. Sie veranlassten, dass

Jesus durch die römische Besetzungsmacht
zum Tode am Kreuz verurteilt wurde. Aber
Gott liess sich durch diesen Unglauben nicht
von seinem Plan abbringen. Im Gegenteil:
Er verwandelte gerade den Kreuzestod Jesu
zu jenem Ereignis, durch das endgültig und
unwiderruflich seine Friedensherrschaft
Wirklichkeit zu werden begann.
Allerdings ist damit nicht gesagt, dass nun
das ganze öffentliche Wirken Jesu keine
Bedeutung mehr gehabt hätte für den Anbruch
der Friedensherrschaft Gottes. Wir dürfen
den Tod Jesu am Kreuz nicht losgelöst von
seinem Leben sehen. Vielmehr ist im
Kreuzestodjesu sein ganzes öffentliches Wirken,
ja sein ganzes Leben mit eingeschlossen und
besitzt Bedeutung für den Anbruch der
Friedensherrschaft Gottes. «Das ganze Wirken
Jesu in allen seinen Äusserungen hat
Heilsbedeutung. Heilsbedeutung kommt allen
Worten und Taten Jesu zu; also auch den
Gleichnissen, den ethischen Weisungen, die
keine «autonome» Ethik ausserhalb des Glaubens-

und Heilsbezugs bilden, auch den
Wundergeschichten, sofern alle diese Worte
und Taten unter der Grundaussage «Die
Gottesherrschaft ist nahe herbeigekommen»
(MK 1, 15) gesehen und in diesem Horizont
verstanden werden müssen. Heil und Erlösung

(«Befreiung») sind also nicht erst Begriffe
und Wirkungen, die durch den Erlösertod

Christi am Kreuz ins Spiel gebracht worden
wären. «Erlösungslehre» (Soteriologie) hat,
wenn sie im Sinne des Neuen Testamentes
richtig verstanden werden soll, die ganze
Jesus-Geschichte, das Wirken des irdischen
Jesus, seine Leidensgeschichte und Ostern
sowie die daraus hervorgehende Nach- und
Wirkungsgeschichte im Blick» (J. Blank).

3. Verwirklichung der Friedensherrschaft
Gottes durch Sündenvergebung

In der Sprache der Evangelien wird diese

Heilsbedeutung Jesu, seines ganzen Lebens,
seines Sterbens und seiner Auferweckung
durch den Vater, also die Wirklichkeit der
angebrochenen Gottesherrschaft ausgedrückt



mit dem Wort «Sündenvergebung». In der
Kindheitsgeschichte des Matthäus kündigt
der Engel dem Josef die Geburt Jesu an mit
den Worten: «Sie (Maria) wird einen Sohn
gebären, dem sollst du den Namen Jesus
geben; denn er wird sein Volk von seinen Sünden

erlösen» (Mt 1,21). Das besagt auch der
Name Jesus, hebräisch: Jeschua. Das heisst:
Jahwe schafft Heil. Mit diesem Namen wird,
wie das im Alten Testament oft geschieht,
das «entscheidende Werk angezeigt», das der
Träger dieses Namens vollbringen wird.
«Eben dieses wird, das will Matthäus gleich
am Anfang seiner Evangelienschrift sagen,
das eigentliche Werk Jesu sein, die <Erlösung
der Menschen von ihren Sündern» (J. Blank).
Ganz ähnlich heisst es auch im «Lobpreis des
Zacharias» bei Lukas: «Du, Kind, wirst ein
Prophet des Allerhöchsten heissen, denn du
wirst einhergehen vor dem Herrn, ihm die
Wege zu bereiten, seinem Volk die Kenntnis
des Heils zu schenken, das besteht in der
Vergebung der Sünden» (Lk 1, 76f.). «Auch
hier hat <Sündenvergebung> die Bedeutung
einer zusammenfassenden Schlagzeile für das

gesamte Auftreten und Wirken Jesu. In der
Sicht der neutestamentlichen Autoren - bei
Markus und Johannes ist dies nicht viel
anders - hegt die Bedeutung Jesu darin, dass er
der endgültige Heilbringer Gottes ist; das
Heil aber, das er bringt und bewirkt, ist die
Vergebung der Sünden» (J. Blank).
Dabei dürfen wir dieses Wort «Sündenvergebung»

nicht in einem verengten Sinn verstehen.

Verengt wäre das Verständnis dieses

Wortes, wenn wir es gleichsam beziehen
würden auf eine Art «Richterspruch», wie
wenn etwa Eltern ihrem Kind sagen: Gut,
wir vergeben dir deine Untat. Das wäre eine
rein äussere Vergebung. Verengt wäre das
Verständnis dieses Wortes «Sündenverge¬

bung» auch, wenn wir es nur «negativ»
verstehen würden, als ob damit nur etwas
weggenommen würde.
Sündenvergebung im Horizont des Anbruches

der Friedensherrschaft Gottes «ist bei
Jesus und bei allen Synoptikern Inbegriff für
das Endheil in seiner uneingeschränkten
Endgültigkeit und Fülle. Er ist grundlegend
und eindeutig positiv gemeint; wo Gottes
Herrschaft anbricht, da ist das Endheil da»

(J. Blank).
Sündenvergebung meint auch mehr als nur
äusseres «Nichtanrechnen» der Sünde. Sie

besagt vielmehr eine innere Umwandlung
des Menschen von der sündigen Grundhaltung,

zur «friedlichen» Grundhaltung, zu
jener Grundhaltung, die zur Friedensherrschaft

Gottes gehört. Es ist eine Herzensverwandlung.

So hat es schon Gott durch den
Propheten Ezechiel verheissen: «Ich schenke
euch ein neues Herz und gebe euch einen
neuen Geist. Ich nehme das Herz von Stein
aus eurer Brust und gebe euch ein Herz von
Fleisch. Ich lege meinen Geist in euch hinein

und bewirke, dass ihr nach meinen
Gesetzen lebt und meine Gebote achtet und
erfüllt» (Ez 36, 26f.).
Allerdings stellt sich die Frage: Wie kann
Jesus durch sein Leben, Leiden, Sterben und
durch seine Auferweckung die Vergebung
der Sünden, die Wirklichkeit der
Friedensherrschaft Gottes allen Menschen aller Zeiten
und aller Orte zuteil werden lassen? Wir
haben ja gesehen, dass Sühne nicht verstanden
werden darf als Leistung eines Menschen an
Gott für die Vergehen, erst recht nicht für
die Vergehen anderer. Stellvertretende Sühne

ist ein Denkmodell, das wir heute nicht
mehr nachvollziehen können. Auf diese Frage

soll in einem nächsten Artikel eingegangen

werden.

63


	Jesus proklamierte den Anbruch der Friedensherrschaft Gottes. 2

