
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 65 (1988)

Heft: 3

Artikel: Hoffnung wider Resignation : Gedanken zur österlichen Busszeit. 2

Autor: Greshake, Gisbett

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hoffnung wider Resignation
Gedanken zur österlichen Busszeit

Nach Gisbert Greshake

Der Grund christlicher Hoffnung, so wurde
im letzten Artikel gesagt, ist Jesus, der
Auferweckte. Dadurch wird der Mensch von der
Todesangst befreit und fähig, ein neues,
anderes Lebensmodell zu verwirklichen, ein
Lebensmodell, das über die Grenze hinausgreift,

die durch den Tod markiert wird. Wie
dieses neue Lebensmodell «Leben auf Hoffnung

hin» konkret aussieht, soll in diesem
Artikel darzustellen versucht werden.

1. Christliche Hoffnung
nicht falsch verstehen

Christliche Hoffnung greift über die Grenze
des Todes hinaus. Das darf aber nicht falsch
verstanden werden. Wenn die christliche
Hoffnung auch über die Grenze des Todes
hinausreicht, heisst das nicht, dass damit dieses

jetzige Leben hier vernachlässigt werden
darf. Immer wieder ist dem Christentum dieser

Vorwurf gemacht worden, leider nicht
zu Unrecht. Allzu lange wurde die christliche

Lebenspraxis infolge einer falsch verstandenen

christlichen Hoffnung «spirituali-
siert». Das jetzige Leben wurde vernachlässigt

als etwas Unwichtiges, als eine Art
«Wartsaal» oder Vorbereitung auf das
«jenseitige» Leben. Diese Fehlhaltung konnte
sich zeigen in einer «Flucht aus der Welt».
Die Welt, die jetzige Wirklichkeit, wurde
ihrem Schicksal überlassen, es zählte allein das
«Leben nach dem Tode».
Eine andere Fehlform christlicher
Hoffnungshaltung ist die «Individualisierung» im
Sinne des: «Rette deine Seele». Jeder einzelne

kümmert sich nur um das Seelenheil, um
57 sein eigenes und vielleicht noch um das der

Jesus, der Auferweckte, Hoffnung für die
Menschen. Kerze zum Marianischen Jahr
(Foto: P. Notker Strässle).



Menschen, die ihm lieb sind. Auch diese
Fehlhaltung herrschte lange Zeit in der
christlichen Verkündigung und der christlichen

Lebenspraxis vor. Es war nicht grundlos,
wenn von kämpferischen Nichtchristen dem
Christentum und den Christen der Vorwurf
gemacht wurde: Ihr kultiviert einen versteckten

aber umso gefährlicheren Egoismus.
Richtig verstandene christliche Hoffnung
sieht aber anders aus. Sie erstreckt sich in ihrer

Lebenspraxis auf alle Bereiche des Lebens.
Zwar hat die christliche Hoffnungshaltung
einen «passiven» Aspekt im Sinne einer
«wartenden Hoffnung». Das besagt: Der Erlöste
weigert sich, die Erfahrung von Sünde und
Nichtigkeit, Leid und Tod, Not und
Unglück als letztbestimmende Wirklichkeiten
hinzunehmen, er setzt in Geduld, Erwartung
und freudiger Gelöstheit auf die neue Welt
der endgültigen Erlösung. Schon diese «passive»

Form der Hoffnung hat Auswirkungen
auf die jetzige Lebenseinstellung in und zu
dieser Welt. Denn sie bewahrt vor Resignation

und Verzweiflung. Damit gibt sie die
Freiheit zu einem unverkrampften und
sachlichen, geduldigen und gelassenen Leben
und Handeln in und an der Welt.
Christliche Hoffnung ist aber vor allem eine
«aktiv»-handelnde Hoffnung. Sie spornt an,
befähigt und drängt, der verheissenen
Vollendung tätig entgegen zu gehen, diese ver-
heissene Vollendung in der vergehenden
Welt in «Zeichen und Vorschein» darzustellen.

Der Hoffende sucht das Bestehende in
Bewegung zu setzen in Richtung auf die
erhoffte endgültige Zukunft der Erlösung. So
ist Hoffnung nicht nur eine Hoffnung «über
Tod und Unrecht hinaus (eine Hoffnung für
die Verstorbenen), sondern auch gegen Tod
und Unrecht (eine Hoffnung für die Lebenden);

und entlässt aus sich eine dement-
sprechende Praxis der Auferstehung» (H.
Kessler). Der vom Geist der Hoffnung Ergriffene

findet sich nicht ab mit dem, was in der
Welt ist und wie es in der Welt zugeht,
sondern er setzt auf das, was Gott möglich ist; er
löst gleichsam einen Prozess neuen, heilen,
erlösten Lebens aus, in dem er, oder besser:
in dem Christus durch ihn und mit ihm
bereits jetzt einen Vorschein der erwarteten
neuen Welt Gottes aufleuchten lässt.

Zu dieser Erneuerung der Welt unter dem
Vorzeichen der Hoffnung gehört auch die
Verwirklichung einer neuen Gesellschaftsordnung,

einer Ordnung ohne Ungerechtigkeit,
erdrückende Herrschaft und Gewalt.

2. Ein Blick in die Geschichte

Es wäre gewiss ungeschichtlich gedacht, im
Neuen Testament und in der frühen
Christenheit bereits die Idee einer grundsätzlichen

Strukturerneuerung gesellschaftlicher
Ordnung entdecken zu wollen. Aber es liegt
doch von Anfang an so etwas wie eine Änderung

der Gesellschaftsordnung wenigstens in
Ansätzen vor. Gerade im Neuen Testament
und in der frühen Christenheit begnügt sich
christliche Hoffnung nicht mit spiritueller
Innerlichkeit. Mit der neutestamentlichen
Bruderliebe ist etwas gegeben, das sich im
Umfeld des Frühchristentums nicht findet:
die Ignorierung aller sozialen, gesellschaftlichen

und ethnischen Schranken für den
Bereich der christlichen Gemeinde. Wenn vom
Glauben her aus dem Sklaven Onesimus, der
seinem christlichen Herrn entlaufen ist, nach
dem ausdrücklichen Hinweis des Paulus in
seinem Brief an diesen christlichen Herrn des
Onesimus ein geliebter Bruder wird, dann ist
in die gesellschaftliche Institution der Sklaverei

ein Unruhefaktor gesetzt, der diese
Institution von innen her aushöhlt und zu neuen
gesellschaftlichen Formen bewegt, in denen
sich die christliche Hoffnung verleiblichen
kann.
Es wäre gewiss unehrlich, die Geschichte des

Christentums und der Christen zu einem
strahlenden Sozialprozess zu verklären. Es

gibt sehr viel Schuld und Versagen der Kirche

und all ihrer Glieder. Und trotzdem gibt
es eine Wirkungsgeschichte der gelebten
christlichen Hoffnung. Viele Faktoren unserer

gesellschaftlichen Welt, die heute absolut
selbstverständlich sind, haben ihren
Ursprung in christlichen Impulsen. Die christliche

Hoffnungspraxis zeigt sich vor allem in
der Schaffung eines weitgespannten
Sozialwesens. Es sind vor allem Härtefälle,
alleinstehende Personen ohne Verwandtschaft,
Vertriebene, Gestrandete, die von den
Gemeinden unterhalten werden. Diese Sorge



für die Notleidenden war so zwingend mit
der Zugehörigkeit zur christlichen Gemeinde
verbunden, dass in einigen Kirchen die
Taufbewerber offiziell gefragt wurden: «Haben
sie den Witwen Ehre erwiesen? Haben sie die
Kranken besucht? Haben sie alle möglichen
guten Taten getan?» Diese umfassende Praxis

der Hoffnung wurde im Altertum auch
von den Aussenstehenden als das spezifisch
Christliche erkannt und anerkannt.

2. Christliche Hoffnungspraxis heute

Dieser Blick in die Geschichte christlicher
Hoffnungspraxis zeigt zur Genüge, wie
christliche Hoffnungspraxis heute auszusehen

hat. In einer Zeit, wo unmenschliche
Verhältnisse und Strukturen durch die
Allgegenwart der Medien wie nie zuvor überall
bekannt werden, kann für den hoffenden Christen

der Auftrag nur lauten, sich in Gesellschaft

und Welt, soweit es seine Fähigkeiten
und Möglichkeiten zulassen, zu engagieren
und hier in tätiger Praxis die Hoffnung auf
das Reich Gottes aufzurichten. Man kann

etwa fragen: Wie präsent sind die Christen in
den politischen Entscheidungsgremien, in
Parteien, in den Chefetagen der Wirtschaftskonzerne

und den Institutionen der
Entwicklungshilfe, kurz: überall da, wo über das

Wohl und Wehe der Gesellschaft von heute
und morgen entschieden wird?
Auch der eher private Bereich menschlichen
Miteinanders wartet darauf, vom Vorzeichen
christlicher Hoffnung geprägt zu werden.
Die fehlende Nestwärme für so viele Jugendliche

und Kinder, die Einsamkeit unzähliger
Menschen, die Anonymität der Beziehungen
trotz engstem Beisammenwohnen und
-arbeiten, das Abschieben der Nichtleistungsfähigen

in Pflege- und Altersheime, die
Technisierung der Krankenfürsorge und vieles,
vieles andere mehr ist für den, der hoffend
dem Reiche Gottes entgegengeht, eine
Herausforderung ersten Ranges. Hier sind jedem
Christen Aufgaben gestellt, die Hoffnung
auf Auferstehung, auf die Vollgestalt der
Erlösung, durch eine Erneuerungspraxis im
Hier und Jetzt der Welt zu «verleiblichen»
und dadurch Erlösung zu «verwirklichen».


	Hoffnung wider Resignation : Gedanken zur österlichen Busszeit. 2

