
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 10

Artikel: Straft Gott wirklich nicht?

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


279

Die erwachsenen Kinder

Die beiden Kinder aus La Paz, der zehnjährige
Enrique alias «Caruso» und die siebenjährige
Claudia, sind keine Einzelfälle. An ihnen treten
vielmehr einige Merkmale klar zu Tage, die für
Millionen anderer Kinder in den Entwicklungsländern

ebenso gelten:
• Oft müssen bereits die Kinder arbeiten, weil
ihre Eltern zu wenig für den Unterhalt der ganzen
Familie verdienen.

• Kinder in der Dritten Welt sind oft alleingelassen

und vernachlässigt und schlagen sich schon
früh recht selbständig durchs Leben; nicht weil
ihre Eltern, Mutter und Vater, hart arbeiten müssen.

Unicef schätzt, dass es in Lateinamerika rund
80 Millionen, davon allein in Brasilien 30 Millionen

«Strassenkinder» gibt, die für sich selber
sorgen und tagtäglich einen Kampf ums Überleben
bestehen müssen.

• Kinder in den Entwicklungsländern im
allgemeinen und in den Slums im besonderen sind
aber dämm nicht etwa kräftiger als bei uns; sie

sind vielmehr für Krankheiten besonders anfällig.
Viele sind nicht geimpft, trinken schmutziges
Wasser oder bekommen zu wenig zu essen -
bleibende Gesundheitsschäden, Behinderungen sind
die Folge. Auch Enrique ist nicht zufällig
suchtgeschädigt. Nicht wenige andere Kinder sterben
auch:

• Für Kinder und Jugendliche in der Dritten
Welt ist eine schulische und berufliche Erziehung
alles andere als eine Selbstverständlichkeit. Früh
schon in den Erwachsenenprozess einbezogen,
fehlen ihnen Zeit und Mittel für eine gründliche
schulische Ausbildung.

Kurz gesagt: Die meisten Kinder in den
Entwicklungsländern kennen das, was wir «Kindheit»
und «Jugend» nennen, kaum, im Gegenteil - früh
schon sind sie gezwungen, erwachsen zu sein und
sich selbständig in der Erwachsenenwelt behaupten

zu können.

Straft Gott wirklich nicht?
P. Anselm Bütler

In der November-Nummer des letzten Jahrganges
von «Mariastein» habe ich im Artikel: «Der <neue>
Gott Jesu» Seite 229 geschrieben: «. dass der
GottJesu und unser Gott kein strafender Gott ist.
Gott könnte strafen, aber er tut es nicht.
Aufgrund seiner Gotteserfahrung konnte Jesus den
Gott der reinen Liebe verkünden. Besser gesagt:
In und durch Jesus offenbart sich Gott als jener
Gott, der reine Liebe ist, der freiwillig auf das
strafende Element, das er im Verhältnis zu den
Menschen einsetzen könnte, verzichtet.» - In
einem liebenswürdigen Brief hat mir ein Priester
darauf geschrieben, dass ich in dieser Aussage,
«Gott strafe nicht», nun doch zu weit gegangen
sei. Wo bliebe dann die Gerechtigkeit, wie könnten

Menschen all das schreckliche Unheil, das
Menschen von Mitmenschen angetan wird, ansehen

ohne zu verzweifeln, wenn Gott das nicht
strafen würde (Konzentrationslager, Mord,
Vergewaltigung usw. an Kindern, und noch vieles andere).

Ich solle doch den Mut haben, diese Aussage,
Gott strafe nicht, zurückzunehmen. Es sei keine
Schande, einen Irrtum zuzugeben. - Vielleicht
haben auch andere Leser über diese Aussage den
Kopf geschüttelt. Es war ja jahrhundertelang in
unsern Predigten und Verkündigungen so intensiv

die Rede vom strafenden Gott, dass viele gute
und eifrige Christen es nicht oder kaum glauben
können, dass Gott nicht strafe. - Gerne gehe ich
auf die Einladung ein, mich zu diesem Thema
«strafender Gott» noch einmal zu äussern.



280

1. Schwierigkeit, von Gott Aussagen zu machen

Grundsätzlich ist festzuhalten, dass unser Reden
über Gott sehr schwierig ist. Gott ist und bleibt
auch nach seiner Offenbarung in Jesus Chistus
immer das grosse Geheimnis; über ihn können wir
nur mit stammelnden Worten reden. Und
vielleicht wäre es gar nicht falsch, den Rat Wittgensteins

zu befolgen: «Worüber man nicht (klar und
eindeutig) sprechen kann, darüber soll man
schweigen. Sicher ist, dass wir über Gott nie klar
und eindeutig reden können. Und doch: Dürfen
wir deshalb einfach über Gott schweigen? Die
grossen Glaubenden, die Gott in tiefer Weise
erfahren durften, standen genau vor dieser Schwierigkeit.

Auf der.einen Seite spürten sie, dass das,
was sie über Gott sagen konnten, in keiner Weise
das zum Ausdruck bringt, was sie von Gott erfahren

durften. Denken wir an das Wort des hl. Paulus:

«Kein Auge hat es gesehen und kein Ohr hat
es gehört, in keines Menschen Herzen ist es

gedrungen, was Gott denen bereitet hat, die ihn
lieben.» Paulus hat Gott in ganz tiefer Weise erfahren

dürfen. Und was sagt er über diese Gotteserfahrung:

«Ich kenne jemand, einen Diener Christi
(Paulus meint damit sich selbst), der vor vierzehn
Jahren bis in den dritten Himmel entrückt
wurde... Und ich weiss, dass dieser Mensch in das
Paradies entrückt wurde... Er hörte unsagbare
Worte, die ein Mensch nicht aussprechen kann»
(2 Kor 12,2-4). Trotzdem hat Paulus versucht,
seine Erfahrungen über und mit Gott in seinen
Predigten den Menschen verständlich zu machen,
auch wenn er wusste, dass er nur stammelnd über
Gott reden konnte. Es drängte ihn dazu, das
Glück, das er in der Begegnung mit Gott
geschenkt bekam, andern mitzuteilen und andern
zu helfen, dass sie auch dieses Glücks teilhaftig
werden.
Nur stammelnd können wir über Gott sprechen.
Und jeder Versuch, über Gott eine Aussage zu
machen, ist immer nur «Stückwerk». Wir dürfen
die Worte und Aussagen über Gott nicht so
verstehen,wie wir diese Worte in unserm Alltag,
aufgrund unseres Alltagserlebens verstehen und deu¬

ten. Damit sind solche Aussagen über Gott nicht
falsch. Sie beinhalten einen wahren Kern, weisen
auf eine Wirklichkeit in Gott hin, die irgend
etwas zu tun hat mit jener Wirklichkeit, die wir in
unserem Alltag erfahren. Wenn wir von Gott
sagen: er ist gerecht, er ist die Liebe, die Wahrheit,
die Güte, er ist allmächtig, dann sagen uns diese
Worte etwas aus über Gott, das in ihm Wirklichkeit

ist. Aber wie diese Wirklichkeit, die Wahrheit,

Liebe, Gerechtigkeit usw. in Gott tatsächlich
sind, das wissen wir nicht. Unsere Worte und
Aussagen über Gott zeigen uns einfach die «Richtung»

an, sind ein Wegweiser zu dem, wer Gott
ist. «Liebe» in Gott besitzt eine gewisse Ähnlichkeit

mit der Liebe, die liebende Menschen erfahren.

Aber grösser als die Ähnlichkeit ist die Un-
ähnlichkeit. Unter dieser Voraussetzung will ich
noch einmal versuchen darüber zu schreiben, ob
Gott straft oder nicht, und wie das genauer zu
verstehen ist.

2. Der Ansatzpunkt in der menschlichen
Erfahrung der Strafe

Im Alten Testament ist oft davon die Rede, dass

Gott strafte. Um diese Rede vom strafenden Gott
richtig verstehen und deuten zu können, müssen
wir beachten, wie die Menschen des Alten
Testamentes in ihrem zwischenmenschlichen privaten
und sozialen Bereich Strafe erfahren haben.
Strafe ist immer ein Mittel der Konfliktbeilegung.
Aber sie ist nicht das einzige Mittel der
Konfliktbeilegung. Es gibt auch die «Sühne» (wobei dieses

Wort wieder einer klärenden Deutung bedarf. In
einem späteren Artikel werde ich das versuchen).
«Die profane und zwischenmenschliche <Sühne>

war die in allen Bereichen und zu allen Zeiten so

wichtige Schlichtung eines Zwistes ohne gerichtliches

Urteil oder ohne privaten Schlagabtausch,
das heisst ohne Anwendung von Gewalt entweder
durch die öffentliche Hand oder durch private
Rache.. Sühne ist die einzige Alternative zur
Konfliktbeilegung durch Anwendung von
Machtmitteln! Statt wie gerichtliche Strafen oder private
Repressalien Druck und Zerstörung auszuüben,



281

benutzt Sühne den Weg der gütlichen Übereinkunft,

des Kompromisses, in den beide Beteiligten

einwilligen. Der Zweck der Sühne ist solcher-
massen die Vermeidung von Gewaltsamkeit, die
ja zum Wesen jeder Strafe und jeder Rache gehören»

(A. Schenker).
Der Mensch des Alten Testamentes erlebte in
seinem Alltag also zwei Möglichkeiten, einen Konflikt

beizulegen: Strafe oder Sühne. Das Alte und
das Neue Testament sehen die Sünde als Konflikt
zwischen Menschen und Gott, bei dem der Sünder

den Frieden mit Gott bricht. Der Bruch geht
vom Sünder aus, so dass Gott der «Angegriffene»
ist. Er ist jedoch gleichzeitig der Mächtigere, dem
der Sünder unterlegen ist. Gott kann auf die Sünde,

auf diesen «Angriff», gemäss der
zwischenmenschlichen Erfahrung bei Konflikten, auf
zweifache Weise «reagieren : Gott kann strafen oder er
kann zur Versöhnung auf «friedlichem» Wege
bereit sein.

3. Jahwe-Gott ist ein versöhnlicher Gott

Wie nun reagiert Gott auf den «Angriff» des
Sünders: mit Strafe oder auf versöhnliche Weise?
Anstatt die vielen Stellen aus dem Alten und Neuen
Testament noch einmal hier anzuführen (ich habe
eine Serie von Artikeln in dieser Zeitschrift
darüber veröffentlicht), will ich einem Fachmann das

Wort geben: P. Adrian Schenker OP, Professor
für Altes Testament an der Universität Freiburg:
«Ein versöhnlicher Mächtiger ist daran zu erkennen,

dass er seine Macht mässigt und darauf
verzichtet, sie zur Vergeltung einzusetzen. Diese
Haltung wird von Gott verkündet im Alten Testament.

Gott lässt den Propheten Hosea verkünden:
<Wie könnte ich dich preisgeben, Efraim, wie dich
aufgeben, Israel?. Mein Herz wendet sich
gegen mich, mein Mitleid lodert auf. Ich will meinen

glühenden Zorn nicht vollstrecken und
Efraim nicht noch einmal vernichten. Denn ich
bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner
Mitte. Damm komme ich nicht in der Hitze des
Zorns> (11, 8 f). Der gleiche Gedanke ist in grosser
Tiefe entfaltet im Buch der Weisheit: <Du bist im¬

mer imstande, deine grosse Macht zu entfalten.
Wer könnte der Kraft deines Armes widerstehen?
Die ganze Welt ist ja vor dir wie ein Stäubchen
auf der Waage, wie ein Tautropfen, der am Morgen

zur Erde fällt. Du hast mit allen Erbarmen,
weil du alles vermagst, und siehst über die Sünden

der Menschen hinweg, damit sie sich bekehren.

Du liebst alles, was ist, und verabscheust
nichts von allem, was du geschaffen hast; denn
hättest du etwas gehasst, so hättest du es nicht
geschaffen. Wie könnte etwas ohne deinen Willen
Bestand haben, oder wie könnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen wäre?
Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist, Herr,
du Ereund des Lebens. Denn in allem ist dein
unvergänglicher Geist. Darum bestrafst du die Sünder

nur nach und nach; du mahnst sie und
erinnerst sie an ihre Sünden, damit sie sich von der
Schlechtigkeit abwenden und an dich glauben,
Hern (11, 21-22, 2).
Gott ist also ein versöhnlicher Mächtiger, der seine
Macht mässigt. Solche Mässigung bezeichnen wir
mit Grossmut; bei Gott ist sie die Gnade der
Vergebung, die an die Stelle der Ahndung und
Bestrafung der Sünde tritt. Der Grund für Grossmut
und Versöhnlichkeit Gottes besteht darin, dass

Gott den wiederhergestellten Frieden zwischen
ihm und dem Sünder bei weitem der Fixierung
der Feindschaft vorzieht. Auf Seiten Gottes ist
Sühne und Versöhnlichkeit, aus welcher Vergebung

und Versöhnung wie aus einer Quelle flies-
sen. Sie ist die vorausssetzungslose Gnade, vor
aller Reue des Sünders. »

Soweit A. Schenker. Von Seiten Gottes ist die
Situation klar: er will die «Schlichtung» des Konfliktes

nicht mittels Strafe, sondern mittels Versöhnung.

Wie steht es aber auf Seiten des Menschen?
Hier gibt es zwei Möglichkeiten: Der Sünder kann
in das Versöhnungsangebot Gottes einwilligen,
das heisst: er bereut die sündige Tat (Umkehr)
und ersetzt sie durch ihr Gegenteil (Bewährung,
«Wiedergutmachung», Busse usw.). Es gibt aber
auch die andere Möglichkeit: der Sünder hat den
Frieden mit Gott gebrochen und sieht sich vor
Gottes Versöhnlichkeit. Aber er will sie nicht an-



282

nehmen und beharrt eigensinnig auf seinem
Bruch mit Gott. Was dann?
Das Zitat aus dem Weisheitsbuch spricht davon,
dass Gott nur nach und nach strafe. «Gott kann
nicht ganz auf Strafe verzichten, weil er andernfalls

den Friedensbruch, die Sünde, mit Erfolg
krönen würde» (A. Schenker). Das heisst mit
andern Worten, die gütliche Lösung muss sich mehr
lohnen als die unversöhnliche, die gütliche
Lösung, auf Gottes versöhnliches Angebot einzugehen,

muss «rentabler» sein als die unversöhnliche
Haltung des Sünders, der in seiner Sünde und
damit in seinem Konflikt, seinem «Angriff» auf Gott
verharrt. Worin besteht die kleinere «Rentabilität»
der Unversöhnlichkeit? Schlicht und einfach darin,

dass Versöhnung mit Gott ein Glück und eine
Lebensfülle in sich schliesst, die dem Unversöhnlichen

nicht zuteil wird.
Wenn wir nun von Strafe reden, die Gott über
den Sünder «verhängt», dann ist damit genau dieser

Ausfall an Freude und Lebensfülle gemeint.
Folgender Vergleich kann uns das deutlich
machen. Eltern schenken ihren Kindern Süssig-
keiten. Alle Kinder nehmen diese mit Freude

entgegen und gemessen diese mundende Speise.
Nur ein Kind weist die Süssigkeiten zurück. Es

hatte eine Auseinandersetzung mit der Mutter
und voll Trotz lehnt es dieses «Versöhnungsangebot»

der Mutter ab. Damit straft sich das Kind
selber, es kommt nicht in den Genuss der mundenden

Süssigkeit. Im übertragenen Sinn können wir
von Gott sagen, dass er «strafe». So sagt A. Schenker:

«Die kleinere Rentabilität» der Unversöhnlichkeit

im Vergleich mit der Versöhnungsbereitschaft
ist das, was wir Strafe nennen! In bezug auf

Gott und Sünder ist das nicht anders. Wo Sünder
Versöhnung abweisen, ist Gott genötigt, den
Gewinn zu zeigen, der in der Versöhnung und
Gemeinschaft mit ihm liegt, im Vergleich zu dem
sich Unversöhnlichkeit gegenüber Gott nie
bezahlt macht. Wiederherstellung der zerbrochenen
Gemeinschaft mit einem versöhnungsbereiten,
den Frieden herbeisehnenden Partner, wie Gott
es ist, muss vorteilhafter sein als die Zerstörung
dieses Friedens durch Unversöhnlichkeit, wie Sie

einen Gottes Vergebungsbereitschaft verschmähenden

Sünder kennzeichnet. Solche Unvorteilhaftigkeit

abgelehnter Versöhnung trägt den
Namen <Strafe>.

Was ergibt sich daraus für die gestellte Frage:
Straft Gott wirklich nicht? Wenn wir «Strafe»
genau so verstehen, wie wir Menschen von einem
Gericht gestraft werden (Busse, Zuchthaus usw.),
also Verhängung eines direkten Übels und Leides
und Schmerzes, dann müssen wir sagen: So straft
Gott nicht. Wenn wir «Strafe» verstehen als Verlust

eines Gutes, das wir eigenwillig ausschlagen,
dann können wir sagen: In ähnlicher Weise
entsteht zwischen dem unversöhnlichen Sünder und
dem versöhnungswünschenden Gott eine Situation,

in der der Sünder eines Gutes, ja des höchsten

und wertvollsten Gutes aus eigener Schuld
verlustig geht: der Lebensgemeinschaft mit Gott.
Diesen Verlust können wir Strafe nennen. Dieser
Verlust wirkt sich jetzt im Leben aus, weil
Lebensgemeinschaft mit Gott schon jetzt im Leben
Glück, Freude, Bereicherung bringt. So «straft»
Gott schon in diesem Leben, besser würden wir
aber sagen: der Sünder straft sich selber, weil er
das Glück der Gottesgemeinschaft ausschlägt. Solche

Strafe ist aber auch nach dem Tode eine
Möglichkeit, wenn ein Mensch endgültig in seiner
Unversöhnlichkeit gegen Gott verharren würde. Ob
das aber je einmal bei je einem Menschen
tatsächlich der Fall sein wird, darüber können wir
nichts Sicheres sagen. Wenn wir Gottes Liebe zu
seiner Schöpfung betrachten, die sich darin
äussert, dass Gott, wie das Weisheitsbuch sagt, alles
schont, weil es sein Eigentum ist, und dass Gott
Freund des Lebens ist, dann dürfen wir
zuversichtlich hoffen, dass Gott Mittel und Wege
finden wird, um auch den unversöhnlichsten Sünder
dazu zu bewegen, dass er aus freiem Willen Gottes

Versöhnungsangebot annimmt und sich nicht
selber für eine Ewigkeit lang straft mit dem Rück-
veis der Lebensgemeinschaft mit Gott.

Literaturhinweis: Schenker, A.: Sühne statt Strafe
und Strafe statt Sühne! in: Blank/Werbick: Sühne

und Versöhnung. Patmos, 1986.


	Straft Gott wirklich nicht?

