
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 10

Artikel: Was kommt nach dem Tod? 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erschienen ist die Güte und Menschenfreundlichkeit Gottes unseres Retters.



270

Was kommt nach
dem Tod? 2

P. Anselm Bütler

Im Artikel mit dem gleichen Titel in der letzten
Nummer wurde gesagt, dass die volle Freude im
Himmel erst dann Wirklichkeit wird, wenn alle
Menschen im Himmel und der Prozess der Ge-
meinschaftswerdung abgeschlossen ist; wenn Gott
einmal «alles in allem sein wird» und jeder
Menschenbruder und jede Menschenschwester ihr
Ziel erreicht haben. Wenn dem so ist, wie steht es

dann mit der Botschaft von der Hölle? «Lässt sich
die Hölle neben dem beschriebenen Zustand der
Vollendung des <Gott alles in allem> überhaupt
noch unterbringen? Die Frage darf zu Recht
aufgeworfen werden. Denn Gott, der das Glück und
Heil aller Menschen will, kann er die Hölle als Ort
der Qualen wollen? Oder anders formuliert: Ist
eine ewige Erlösung vorstellbar, wenn daneben
ein Raum des Verworfenseins existiert, wo doch
die Beziehungen der Menschen auf das engste
miteinander verwoben sind und so dann die
Fäden der Menschen zwischen dem einen und
andern <Ort> hin- und hergehen? Oder um die
Spekulation noch weiter voranzutreiben: Kann ein
Mensch wirklich glücklich sein oder - um es in der
herkömmlichen Sprache zu formulieren - in der
ewigen Seligkeit, wenn er weiss und wissen muss,
dass ein anderer, mit dem er verbunden war, den
er liebte, diesen Ort der Seligkeit nicht erreicht
hat, sondern sich am andern Ort, eben in der Hölle,

befindet?» (J. Gnilka). - Wir stehen hier vor
einer schwerwiegenden Frage, und wir können
uns nur vorsichtig, schrittweise, tastend an eine
Antwort auf diese Frage heranwagen.

1. Hölle ist nicht im «Jenseits», sondern im
«Diesseits»

Im Artikel «Was kommt nach dem Tod?» in der

letzten Nummer habe ich gesagt, dass der Himmel

im «Diesseits» ist, nicht im «Jenseits». Dasselbe

müssen wir von der Hölle sagen. Hölle ist
schon im Diesseits, schon jetzt hier auf Erden.
Wenn der Himmel darin besteht, dass Menschen
in selbstloser Liebe sich für Gott und die Mitmenschen

öffnen, dann besteht die Hölle darin, dass

Menschen sich Gott und den Mitmenschen ver-
schliessen, sich in Hass und Bosheit gegen Gott und
die Mitmenschen auflehnen. Hölle besteht vor
allem darin, dass der Mensch das Angebot des Heiles

von Gott durch Jesus Christus zurückweist.
«Gemäss der Verkündigung Jesu kann und will
das Himmelreich bzw. Reich Gottes irdische
Gestalt annehmen, dann nämlich, wenn Jesu Wort
im Glauben angenommen und verwirklicht wird.
Im umgekehrten Fall kann die Hölle irdische
Gestalt annehmen. Die Hölle findet schon auf dieser
Erde statt. Das Leben zweier Menschen, die
einander liebten und dann dazu übergegangen sind,
einander zu hassen, kann zur Hölle werden Die
Hölle ist die Verweigerung und Umkehrung der
Botschaft des Heils, der Liebe, des Gnadenangebotes

Gottes» (J. Gnilka).
Dass diese Hölle, das Böse, in unserer Welt in
massivster Form existiert, bedarf keiner eigenen
Begründung, sondern ist jedem durch Erfahrung
zugänglich. Ja, das Böse in unserer Welt kann
«apokalyptische» Ausmasse annehmen, für deren
Erklärung menschliche Massstäbe fast nicht mehr
auszureichen scheinen. Was wir heute hören über
Behandlungen in Gefängnissen in Diktaturen,
östlicher und lateinamerikanischer Staaten, über
den Sadismus und die Brutalität in diesen
Gefängnissen, was wir heute hören, sehen und
vernehmen über das erschreckende Elend, in dem
Millionen von Menschen, vor allem Kinder leben,
an Hunger sterben, das alles ist Hölle auf dieser
Erde. Wenn wir sagen, Himmel und Hölle seien
nicht im «Jenseits», sondern im «Diesseits», dann
ist das keine Verharmlosung, sondern das zeigt,
dass diese Wirlichkeiten, Himmel und Hölle,
jetzt schon unser Leben bestimmen.
Hinter all diesen Bosheiten steht als Antrieb und
wirkende Kraft das, was wir «Haltung der Sünde»



271

nennen. Haltung der Sünde aber ist, wie ich
schon sagte, Verweigerung der Gemeinschaft mit
Gott (meistens durch Verweigerung der Gemeinschaft

mit den Menschen, vgl. Matthäusevangelium
die Gerichtsrede, Kap. 25). «Statt sich von

Gott her und auf Gott hin zu verstehen, kann sich
der Mensch auf sich selbst zurückziehen. Und
eben dies ist das Wesen der Sünde. Der Sünder
biegt sich auf sich selbst hin, er verschliesst sich im
eigenen Kreis, statt offen zu sein für Gott und seine

Liebe. Damit bestimmt sich das Geschöpf, das

von Natur her auf Gott angelegt ist und nur in
dieser Beziehung sein Heil finden kann, in Freiheit

gegen seine eigene <Natur>. In der Sünde
versagt sich der Mensch Gott im wahrsten Sinne des

Wortes, d. h., er hört auf <zu sagen>, Gott zu
antworten. Er bricht den Dialog ab, will seinen Weg
allein gehen und setzt sich selbst ein Ziel, das er
aus eigener Kraft erreichen will. In der Sünde
lehnt der Mensch es also ab, sein Leben in Gott,
d. h. aus seiner Beziehung zu Gott heraus zu
begründen und sich die Erfüllung seines Lebens,
sein Heil, von Gott schenken zu lassen. Das aber
hat eine ungeheure Konsequenz. Denn das
bedeutet, dass jede Sünde zugleich ein Anschlag auf
das eigene Glück, das eigene Heil, die eigene
Vollendung, kurz: auf den eigenen <Himmel> ist.
So sehen wir: Die Folge der Sünde ist Selbstzerstörung.

Einbusse an wahrem Leben und Heil,
oder - sagen wir es anders - die sogenannte
Sündenstrafe ist die innere, notwendige Konsequenz
der Sünde selbst» (G. Greshake).
Es scheint mir wichtig, diese Sicht der Hölle be-
wusst zu betonen, um all die Schreckensbilder von
körperlicher Qual, «Höllenfeuer» usw. in ihrer
Verkehrtheit zu erkennen. Die Hölle besteht nicht
in erschreckenden Körperqualen, sondern in der
ganzmenschlichen Selbstzerstörung. Es ist auch
nicht so, dass Gott jemanden «in die Hölle» stürzt
als Strafe für seine Sünden. Es ist der Mensch
selber, der die Beziehung zu Gott abbricht und so
sich selber «in die Hölle» stürzt: in eine Situation
äusserster Einsamkeit und Beziehungslosigkeit,
ohne jede Hoffnung auf letzte Vollendung des
Lebens. «Wo immer der Mensch aus der Beziehung

zu Gott völlig ausbricht (und dies kann auf
mancherlei Weise geschehen, auch ohne dass dies als

direkte Entscheidung gegen Gott bewusst ist,
etwa dort, wo jemand den Nächsten hasst oder
Unrecht tut und zulässt), da bleibt er ewig seiner
eigenen Bestimmung entfremdet» (G. Greshake).
Es stellt sich allerdings die Frage: Gibt es diesen
Fall tatsächlich, dass ein Mensch bis zuletzt an
seinem Nein zu Gott festhält, dass einer so
boshaft ist, dass er lieber seine Selbstzerstörung will
als Gemeinschaft mit Gott und damit sein eigenes
Glück? Sicher ist, dass ein Mensch nur dann sich
selber «in die Hölle» stürzt, wenn er in voller Freiheit

und vollem Bewusstsein an diesem
selbstzerstörerischen Nein festhält. Wenn man nüchtern
auf die Möglichkeiten menschlicher Freiheit
schaut (die Boshaftigkeit in den Konzentrationsgefängnissen,

von denen ich oben gesprochen
habe), dann muss man die reale Möglichkeit
anerkennen, dass der Mensch sich in seiner Freiheit
endgültig in einer «höllischen Monsterhaftigkeit»
bestätigen und festfahren kann. Nur, es stellt sich
die Frage: Lässt Gott einen Menschen an diese
äusserste Möglichkeit seiner Freiheit gelangen,
oder kann und will Gott jeden Menschen unter
Wahrung von dessen Freiheit vor dieser äusser-
sten Möglichkeit der ewigen Selbstverdammnis
bewahren?

2. Was sagt Jesus über die Möglichkeit und
Wirklichkeit der Hölle?

Aus uns selber können wir auf diese Frage keine
Antwort finden. Antwort geben kann nur, wer
Gott ganz kennt. Und das istJesus. Was sagtjesus
zu dieser Frage?
Es steht fest: Jesus spricht von Gericht, Totenauferstehung

und Hölle. Dazu nur einige Beispiele:
«Die Männer von Ninive werden beim Gericht
gegen dieses Geschlecht aufstehen und es verurteilen

Die Königin des Südreiches wird beim
Gericht gegen dieses Geschlecht auftreten und es

verurteilen» (Mt 12,41); «Fürchtet euch nicht vor
denen, die den Leib töten, der Seele aber nicht



272

schaden können, sondern furchtet vielmehr den,
der Seele und Leib ins Verderben der Hölle stürzen

kann» (Mt 10, 28); «Es ist besser für dich, dass
eines deiner Glieder verloren geht, als dass dein
ganzer Leib in die Hölle geworfen wird» (Mt
5,29).
Um diese Aussagen richtig zu deuten, müssen wir
die Sprechweise Jesu beachten. Jesus spricht sehr
zurückhaltend von diesen Dingen. Er vermeidet
es, sie auszumalen, phantasievolle Ausschmük-
kungen himmlischer oder höllischer Zuständlich-
keiten zu geben. Er lehnt es offenkundig ab,
menschliche Neugier zu befriedigen. Auf die «In-
formations»-Frage der Jünger, ob nur wenige
gerettet wurden, heisst die Antwort: «Müht euch,
durch die enge Pforte (in das Reich)
hineinzukommen» (Lk 13 24). «Die ausführlich erscheinende

Gerichtsschilderung in Mt 25, die von der
Versammlung aller Völker vor dem Gerichtsthron des

Menschensohnes, ihrer Scheidung zur Rechten
und zur Linken und der Zuweisung der Gerechten
in das ewige Leben und der Frevler in die ewige
Strafe erzählt, verfolgt einen ganz anderen als den
Informationszweck. Sie will den Menschen hier
und jetzt in die Entscheidung rufen und ihn
nachdrücklich darauf aufmerksam machen, dass es für
das Gelingen seines Lebens als Christ darauf
ankommt, Barmherzigkeit zu üben und in den
Geringsten der Brüder Jesus selbst zu erkennen» (J.
Gnilka). Dem gleichen Zweck dient auch das
Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus.
Jesu Worte von der Hölle wollen also nicht
informieren, sondern den Hörer vor die unbedingte
Verantwortung stellen. Es stimmt: Eine solche
Rede von der Hölle hat nur dann Sinn, wenn die
Hölle, das heisst das endgültige Verfehlen des

eigenen Lebens real möglich ist. «Diese reale
Möglichkeit eines endgültigen Scheiterns des Lebens
scheint mir mit anderen Theologen der unaufgeb-
bare Kern und die Sinnesspitze der verbindlichen
kirchlichen Lehre von der Hölle zu sein. Der
Mensch kann sich endgültig verfehlen, er kann
sich selbst im wahrsten Sinne des Wortes zum
Monstrum, zum Ungeheuer machen» (G. Gresha-
ke).

3. Hölle, eine Möglichkeit, die für niemand
Wirklichkeit wird?

Noch einmal stellen wir die Frage: Kommt wirklich

je einmal ein Mensch in die Hölle?
Jahrhundertelang wurde in Predigt und Katechese verkündet,

der grösste Teil der Menschen komme in die
Hölle. Dabei wurde aber die ZentralbotschaftJesu
vernachlässigt und nicht beachtet: Gott will unbedingt

das Heil aller Menschen und nicht ihr
Unheil. Deshalb hat Gott alles eingesetzt, um den
Menschen zum endgültigen Ja der Liebe zu Gott
zu befähigen und zu bewegen.
Von Gottes Wirken her gesehen ist der Himmel,
das ewige Ja jedes und aller Menschen zu Gott,
die ewige Liebesgemeinschaft aller Menschen mit
Gott das eigentliche Ziel all seines Tuns, der

ganzen Heilsgeschichte. Wenn Gott aber das

Heil aller Menschen will, und dieses Heil im
freien ewigen Ja des Menschen zu Gottes
Liebesangebot ist, kann dann Gott nicht bewirken, dass

jeder Mensch dieses ewige Liebesja im entscheidenden

Augenblick des Sterbens auch tatsächlich
spricht?
H.U. von Balthasar hat dazu folgende
Überlegungen gemacht: Der sog. «Höllenabstieg Jesu»
meint den Gang Jesu in das Totenreich, das die
Zone totaler Leere, Einsamkeit und Gottverlassenheit

ist. Es ist das Land, wo zwischen Gott und
dem Menschen absolute Kommunikationslosig-
keit herrscht. In dieses «Reich des Todes» ist Jesus
hinabgestiegen. Weil Gottes Sohn buchstäblich
an den allerletzten, äussersten «Ort» der ganzen
Wirklichkeit ging, auch an die Stelle äusserster
Gottferne, umgreift er mit seiner Liebe auch noch
einmal die, welche in der extremsten Distanz zu
Gott stehen. So ist der Sohn «überall dort wo
ein menschlicher Weg hinführt; so sehr, dass

auch die, die nicht wollen, auch die, die meinen,
sich unbedingt abgekehrt und endgültig
abgewendet zu haben, ihn mit Sicherheit auf ihrer
Bahn treffen werden, weil er gerade den
unvermuteten, den verleugneten, den abgelegenen Ort
zu seinem Standpunkt erkoren hat. Indem Gott
seinen eigenen Sohn an den letzten Ort aller



273

Wirklichkeit gesandt hat, um auch dem Letzten
noch nahe zu sein, vermag er in der Ohnmachtsgestalt

gekreuzigter Liebe auch den verhärtesten
Sünder noch einmal zur Gegenliebe zu bewegen.»
Aus diesen Überlegungen H. U. von Balthasars
dürfen wir darum die Folgerung ziehen: Weil
Gott alles für den Menschen eingesetzt hat, restlos
alles, dürfen wir für alle hoffen - nicht wissen! -,
dass Gottes Gnade und Liebe die Verwirklichung
der realen Möglichkeit Hölle unter Respektierung
unserer Freiheit zu verhindern vermag, dass -
positiv gesagt - alle Menschen die selige Vollendung
bei Gott erreichen werden. Ich darf hoffen, darf
vertrauen, darf erwarten, darf Gott es zumuten,
dass niemand sich in der eigenen Hölle festfährt.
Aber ich kann es nicht wissen und vermessen
damit kalkulieren, dass jedes menschliche Leben
letztlich gelingt. Damm hat im Blick auf Gott
universale Hoffnung zu gelten, aber im Blick auf
den Menschen «Furcht und Zittern».

J. Gnilka ist der Frage, ob für einen Menschen
die Möglichkeit der Hölle auch Wirklichkeit werden

könnte, bei Paulus nachgegangen. Er kommt
zu folgender Schlussfolgerung: «Ich kann mich
des Eindrucks nicht erwehren, dass Paulus zumindest

gelegentlich die glühende Hoffnung in sich

trug, dass alle Menschen zum Heil finden
werden.»

Dass wir diese Hoffnung fest und zuversichtlich
hegen dürfen, ergibt sich auch aus folgender
Überlegung: Im Nein zu Gott verleugnet und
zerstört der Mensch sein eigenes Wesen, dieses Nein
ist widersprüchlich zum Wesen des Menschen und
steht daher nicht gleich mächtig neben dem Ja zu
Gott. «Weil der Mensch auf das Ja zu Gott hin
angelegt ist und sein ihm gemässer Ort der Himmel,
d. h. die Vollendung in Gott ist, ist die Hölle
nicht nur das Nicht-sein-Sollende, sondern auch
das - anschaulich gesagt - viel «schwerer zu
Erreichende» (G. Greshake). Wenn also die
Gemeinschaft mit Gott viel leichter zu erreichen ist
als die Ablehnung von Gott, und wenn Gott das

Letztmögliche tut, damit jeder Mensch das ewige
Liebes-Ja zu Gott spricht, dann dürfen wir
vertrauensvoll hoffen: Die Hölle ist zwar eine theore-

Romanische Feldsteinkirche in Moringen (Altmark) bei
Stendal.

tische Möglichkeit, die aber nie praktische
Wirklichkeit wird.

4. Das Fegefeuer, ein «Glück»

Immer wieder wird auf diese «Frohbotschaft» mit
dem gleichen Einwand reagiert: Wo bleibt dann
da die Gerechtigkeit? Schreit das ungeheuerliche



274

Böse, das Menschen verüben können, nicht nach
Bestrafung? Will die Gerechtigkeit nicht
herbeigeführt werden? Auf diesen Einwand gibt es von
der Glaubenslehre her eine ganz klare Antwort:
Ja. Dieses Ja ist jene Wirklichkeit, die wir mit
einem unglücklichen deutschen Ausdruck als

«Fegefeuer» bezeichnen.
Allerdings können wir das «Fegefeuer» nur dann
als Glück erahnen, wenn wir all jene
Schreckensvorstellungen aufgeben, mit denen nach einer
überbordenden Phantasie die Leiden und Qualen
der «Armen Seelen» im «Fegefeuer» heimgesucht
werden. Das Fegefeuer ist nicht eine «halbe Hölle»,

das heisst, dort werden nicht jene Qualen
erduldet werden müssen, die nach phantasieüberbordender

Vorstellung die Menschen in der Hölle
erdulden müssten, mit dem einzigen
Unterschied, dass diese Qualen einmal aufhören
werden. Was meint denn die Lehre der Kirche über
das «Fegefeuer»? Wir können das so verdeutlichen:

Unser ganzes Leben in dieser irdischen Zeit
hat den Zweck, uns bereit zu machen für das

Kommen des Herrn, für den endgültigen Empfang

des ewigen Lebens. Wir sollen in unserer
Lebenszeit auf Erden gleichsam ein Gefäss werden,
damit Gott es mit seinem Leben, seiner Liebe füllen

kann. Wenn dieses «Gefäss», unsere Offenheit
und Bereitschaft für Gott zu eng, zu wenig geöffnet

ist, dann verschafft Gott sich mit seiner Liebe
Eingang in uns. Es ist ein schmerzhafter Eingang.
Gottes Liebe brennt mich aus, seine Liebe reisst
meine Vorbehalte, Verkrustungen, Hindernisse
weg. Nicht, dass Gott mir wehtun möchte. Aber
es kann zur Liebe gehören, dass sie dem andern
Leid bereiten muss, damit dieser sein wahres,
gutes, richtiges Leben gewinnt. «Reinigung nach
dem Tod heisst also: Gottes Leben und Liebe, mit
der er uns erfüllen will, brennen - wenn es not tut
- uns aus, machen uns zum Gefäss, damit wir seine

Gaben, ja, ihn selbst aufnehmen können» (G.
Greshake).
Damit verbunden ist sicher auch der «Schrecken»

vor Gott. Schon Gotteserfahrungen in diesem
Leben sind neben der Glückseligkeit, die sie schenken,

verbunden mit dem «Gottesschreck», so dass

Propheten des Alten Bundes spontan in den
Schreckensruf ausbrachen: «Weh mir, ich bin
verloren. Denn ich bin ein Mann mit unreinen Lippen

und lebe mitten in einem Volk mit unreinen
Lippen, und meine Augen haben den König, den
Herrn der Heere gesehen» (Jes 6, 5). Was jetzt
schon für die Gotteserfahrung im Dunkel des
Glaubens gilt, wird erst recht gelten für das «Stehen

vor Gott» nach dem Tode. Wenn wir nach
unserm Tod Gott begegnen, seiner Heiligkeit und
Liebe, dann werden wir uns unserer eigenen Un-
heiligkeit, unserer Lieblosigkeit und sündigen
Hinfälligkeit bis in die letzten Fasern unseres
Innern bewusst werden. Wir werden im Lichte Gottes

erkennen, dass wir in unserer Erdenzeit nicht
zu dem geworden sind, die wir hätten sein können

und sollen. Aber dieser Schreck ist gerade
nicht das Letzte und Entscheidende. Auf den
Schreckensruf des Jesaja «flog einer der Serafim zu
mir; er trug in seiner Hand eine glühende Kohle,
die er mit einer Zange vom Altar genommen hatte.

Er berührte damit meinen Mund und sagte:
Das hier hat deine Lippen berührt: Deine Schuld
ist getilgt, deine Sünde gesühnt» (Jes 6,6f).

So können wir ahnen, dass die Gottesbegegnung

im Tod, das Gestelltsein vor Gott im
Gericht, ein brennendes Feuer ist, das uns schmerzvoll

erfassen wird. Aber dieses brennende Feuer,
dieser Schmerz, ist zugleich verbunden mit Freude.

Es gilt, was Jesus über die Leiden der
Glaubenden in dieser Welt sagt: «Wenn eine Frau
gebären soll, ist sie bekümmert, weil ihre Stunde
(mit den grossen Schmerzen) gekommen ist; aber
wenn sie das Kind geboren hat, denkt sie nicht
mehr an ihre Not über die Freude, dass ein
Mensch zur Welt gekommen ist» (Joh 16, 21). So

sind die Schmerzen im «Fegefeuer»
Geburtsschmerzen, Geburtswehen für unser volles Leben
in der Gemeinschaft mit Gott. Darum dürfen wir
sagen: das Fegefeuer ist ein «Glück»; die Lehre
vom Fegefeuer ist eine «frohe Botschaft». «Sie sagt
uns: Gott kommt zum Ziel. Gott reinigt uns,
Gott brennt uns aus, aber er kommt zum Ziel -
und so kommen wir zum Ziel» (G. Greshake).
«Was kommt nach dem Tode?» So steht der Titel



275

über diesen beiden Artikeln. Nun können wir die
Antwort zusammenfassend geben: Was vom
Glauben her über den Zustand nach dem Tod zu
sagen ist, steht unter dem Gedanken der Hoffnung

und der frohen Zuversicht, nicht des Düsteren,

des Ungewissen und Angstvollen. Es ist letztlich

die österliche Freude, die uns vom «Jenseits»

entgegen leuchtet. «Will man es auf einen Nenner
bringen, so hat der christliche Glaube über «das

Leben danach» nur ein Wort, und dieses heisst:
Hoffnung. Es ist eine Hoffnung, die sich ihrer so
sicher ist, dass sie in das letzte Wort des «Te
Deum» einstimmen kann: Auf dich, Herr, habe
ich meine Hoffnung gesetzt. In Ewigkeit werde
ich nicht zuschanden» (G. Greshake).

Caritas hilft Kindern
in den Slums von La Paz

Beat Bucher/Peter Büchler

Enrique ist zehnjährig, sieht aber aus wie ein
2 5jähriger, zudem mft man ihn mit dem Namen
eines Erwachsenen, des berühmten Sängers Cam-
so. Warum? Enrique lebt in einem Armenviertel
der bolivianischen Hauptstadt La Paz und ist als
Sohn von Alkoholikereltern früh gealtert; weil er
phantastisch singen kann, tritt «Caruso» in Kneipen

auf und verdient so genügend Geld, damit er
für sich und seinen Eltern Nahrung - und Alkohol

kaufen kann. Auch Enrique, der bei uns ein 4.
Klässler wäre, ist nämlich alkoholsüchtig.
Enrique alias «Caruso» ist vielleicht ein extremes

Caritas Schweiz hilft in den Slums

Caritas Schweiz gehört zu den Hilfsorganisationen,

welche die Unterstützung der Slum-
bewohner in ihrem zunehmend härteren
Uberlebenskampf schon früh ernstgenommen
hat. Zurzeit realisiert Caritas in Zusammenarbeit

mit ihren Partnern rund 60 grössere und
kleinere Slum-Projekte in aller Welt, vorwiegend

jedoch in Lateinamerika. Sie setzt dafür
beträchtliche Mittel ein. Ihre Slum-Hilfe will
Caritas nicht isoliert verstanden wissen; auch
Massnahmen ländlicher Entwicklung, die der
Abwanderung von Kleinbauern in die Städte
vorbeugen sollen, werden grossgeschrieben,
und Möglichkeiten der Rückwanderung von
Slumbewohnern in ihre Herkunftsgebiete auf
dem Lande werden erwogen und realisiert.
Den Kindern, Jugendlichen und Müttern gilt
dabei die besondere Aufmerksamkeit der
Caritas.

Enrique, genannt Caruso (Foto: Oswaldlten/Caritas Schweiz).


	Was kommt nach dem Tod? 2

