
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 9

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes. 4

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


243

Weihekandidaten schweigend die Hände aufs
Haupt. Seit apostolischer Zeit wird durch das
Zeichen des Handauflegens die Gabe des Heiligen

Geistes weitergegeben (Apg 6, 6).
Anschliessend spricht der Bischof mit ausgebreiteten

Händen das feierliche Weihegebet. So werden
die Kandidaten für die Gemeinde in den Dienst
genommen.
Zu den ausdeutenden Riten gehört die Ubergabe
von Stola und Dalmatik, die liturgische Kleidung
des Diakons und die Überreichung des
Evangelienbuches. Abt und Generalvikar bekleideten die
beiden Diakone mit den prächtigen Gewändern
aus dem Ludwigs-Ornat, der an diesem Tag
gebraucht wurde, da die Kirche am 25. August des

heiligen König Ludwig IX. gedenkt. Wieder knieten.

die Diakone vor den Bischof, um das Evangelium

zu empfangen, denn als Diakone dürfen sie
im Gottesdienst das Evangelium verkündigen und
auslegen. Das allein genügt aber nicht. Der
Bischof sagte zu jedem: «Was du verkündest, erfülle
im Leben.»
Zum Zeichen der Verbundenheit und Gemeinschaft

geben sich Bischof und Diakone gegenseitig
den Friedensgruss. In der anschliessenden
Eucharistiefeier dürfen beide Diakone zum ersten Male
am Altar assistieren.
Wenn ältere Mitbrüder erzählen, dass sie damals
die Diakonweihe ausserhalb der klösterlichen
Gemeinschaft und ohne grosse Beteiligung der Gläubigen

in einer Frühmesse empfangen hätten, so
mutet uns Junge das recht fremd an und wir freuen

uns mit den Alten, dass heute die Weihe, die
doch ein bedeutsames Ereignis auf dem Weg des

jungen Klerikers ist, im Beisein der Angehörigen,
Mitbrüder, Freunden, Bekannten und dem ganzen

Volk Gottes innerhalb eines festlichen Amtes
vollzogen wird. Auch das anschliessende Agape-
mahl mit den lieben Gästen möchte niemand
mehr missen.
Fr. Alban und Br. Christian wünschen wir - mit
den Worten der Weiheliturgie - der Heilige Geist
möge sie mit seinen siebenfältigen Gaben stärken,
um den Dienst des Wortes, des Altares und der
Liebe getreu zu erfüllen.

Die Friedensherrschaft
Gottes 4
P. Anselm Bütler

In den vorausgehenden Darlegungen zum Thema
«Die Friedensherrschaft Gottes» habe ich gezeigt,
wie Gott mit allen Mitteln versucht, den Unfrieden

und Krieg zwischen den einzelnen Menschen,
zwischen Völkern, zwischen Mensch und Umwelt,
zuletzt und zutiefst, als grundlegende Voraussetzung

für jeden Frieden, die Feindschaft des
Menschen gegen Gott zu beseitigen und ein universales

Reich des Friedens zu errichten, das die ganze
Schöpfung umfasst, ein Reich, in dem Gott seine
Friedensherrschaft endgültig aufrichten wird, so
dass das Leben sich in vollster Fülle entfalten
kann, die Menschen in diesem Friedensreich das
tiefste und letzte Glück, das für Menschen je
möglich ist, geniessen können.
Nun stellt sich dieser Botschaft vom «Gott des
Friedens» allerdings eine grosse Schwierigkeit
entgegen. Im Alten Testament wird der Gott Jahwe
sehr oft dargestellt unter dem Bild eines gewaltigen

Kriegers, der wütend und voller Aggressivität
alles niedertrampelt und vernichtet, was sich ihm
entgegenstellt. Nur ein paar Stellen sollen hier
angeführt werden: «Ausgeplündert sind die tapferen
Streiter, sie sinken hin in den Schlaf; allen Helden
versagen die Hände. Wenn du drohst, Gott
Jakobs, erstarren Rosse und Wagen. Furchtbar bist
du. Wer kann bestehen vor der Gewalt deines
Zornes?» (Ps. 76, 5-8). «Wenn Gott kommt, wird
die Erde erschüttert, wenn er hinblickt, zittern die
Völker. Da zerbersten die ewigen Berge, versinken

die uralten Hügel. Herr, ist dein Zorn
entbrannt gegen die Flüsse und dein Groll gegen das

Meer, dass du mit deinen Rossen heranstürmst
und mit deinen siegreichen Wagen?... Voll Zorn
schreitest du über die Erde, in deinem Groll
zerstampfst du die Völker... Mit deinen Pfeilen
durchbohrst du den Kopf der Krieger, die
heranstürmen, um uns zu verjagen» (Hab 3, 6-14). «An



244

jenem Tag, wenn Gog gegen das Land Israel heranzieht,

wird der Groll in mir aufsteigen. In meinem
leidenschaftlichen Eifer, im Feuer meines Zorns,
schwöre ich: An jenem Tag wird sich das Schwert
des einen gegen den andern wenden, ich lasse Feuer

und Hagel über Gog und seine Truppen und
über die vielen Völker, die bei ihm sind, herabregnen

Im Bergland Israel wirst du umkommen,
du und all deine Truppen und die Völker, die bei
dir sind» (Ez 38,18-39,4). - Was soll man zu
solchen Aussagen über GottJahwe antworten?

1. Verschiedene Theologien im Alten Testament

Klarheit kann man nur bekommen, wenn man
einen ganz wichtigen Aspekt bei den Texten des
Alten Testamentes beachtet. Hier liegt keine
einheitliche Theologie vor. Auf immer neue Weise,
von verschiedenen Gesichtspunkten her, mit
immer neuen Stilmitteln versuchten die Autoren im
Alten Testament, das Geheimnis ihres Gottes Jahwe

wenigstens ein wenig zu lüften und erahnen zu
lassen. Dabei sprechen und schreiben sie immer in
einer ganz konkreten geschichtlichen und
kulturellen Situation und zu Menschen, die von dieser

Situation geprägt sind. Um ein modernes
Wort für diese «Anpassung» der theologischen
Aussagen an eine bestimmte Kultur zu verwenden:

es ging schon im Alten Testament um die
«Inkulturation» der Botschaft von Gott Jahwe. Es

ging diesen Schriftstellern damals schon darum,
von Gott in einer Sprache und in Bildern zu
sprechen, welche die Menschen vor ihrem kulturellen
und religiösen Hintergrund verstehen konnten. Es

ging dämm, die eine Grundbotschaft von jenem
Gott, den Israel im Verlauf seiner Stammes- und
Volksgeschichte als den Rettenden erfahren durfte,
den Menschen einer bestimmten Zeit und Kultur
so zu verkünden, dass sie den Gott Israels wirklich
als jenen Gott erfassen konnten, der Leben will
und nicht Tod, der Frieden will und nicht Krieg,
der Glück will und nicht Leid. - Wenden wir dies
kurz auf die oben angeführten Texte an. Diese
Texte sind aus ihrem Zusammenhang «herausgerissen»

zitiert worden. Ein Blick auf den Zusam¬

menhang, in dem die jeweiligen Texte stehen,
zeigt, dass es immer um die gleiche Situation
geht: Gott befreit Israel von den Feinden, die
Israels Existenz bedrohen. Oder Gott vernichtet in
Israel jene schlechten Menschen, welche den Plan,
den Gott mit dem Volk Israel hat, hindern oder
gar verunmöglichen wollen. Dieser Plan Gottes
mit Israel ist eindeutig und klar: Gott will für alle
Völker «Segen» sein. Das ist die eine Grundbotschaft

vom Plan Gottes für die ganze Schöpfung.

2. Verschiedene Theologien in den Geschichtsbüchern

Ich habe soeben davon gesprochen, dass die
Verfasser der Texte der Bibel sich orientierten an den
durch Kultur bedingten Vorgegebenheiten. Das
zeigt sich vor allem in den geschichtlichen
Büchern des Alten Testamentes und unter diesen
Büchern besonders bei den sog. 5 Büchern des
Mose. Bevor der endgültige Text, wie er heute vor
uns liegt, von einem sogenannten «Redaktor» oder
«Redaktorteam» verfasst wurde, haben verschiedene

Theologen aus verschiedenen Jahrhunderten
jeweils versucht, die eine Grundbotschaft von
Gott Jahwe unter verschiedenen Gesichtspunkten
zu verkünden. Die Bibelwissenschaft konnte
durch ihre Untersuchungen verschiedene Autoren
oder Autorenkreise bzw. Theologenschulen
feststellen. Sie spricht vom «Jahwisten», weil dieser
Theologe von Anfang an für Gott den Namen
«Jahwe» verwendet hat, obwohl Gott sich erst
Mose unter diesem Namen geoffenbart hat. Ein
anderer Autor verwendet für Gott zuerst den
Namen «Elohim» und erst vom Bericht über die
Jahweoffenbarung an Mose den Namen «Jahwe». Daher

haben ihm die Bibelwissenschaftler den
Namen «Elohist» gegeben. Ein anderer Autor hat bei
seiner Darstellung der Geschichte der Menschheit
und Israels die beiden Quellen, die des Jahwisten
und die des Elohisten, verwendet und ineinander
verwoben. Daher wird er «Jehowist» genannt.
Eine andere Autorengruppe stammte aus den
Priesterkreisen, ihre Darstellung wird daher
«Priesterschrift» genannt.



245

Alle diese Theologen haben ihre eigene «Theologie»

geschaffen, ihr eigenes Bild von Gott und seiner

Beziehung zum Menschen, vom Menschen
und seiner Beziehung zu Gott bzw. seinem Auftrag,

den er von Gott erhalten hat. Der «Elohist»
zum Beispiel hat als wesentlichen Gedanken
seiner Theologie: «Der Gott Israels ist ein fordernder
Gott, dem der von ihm Erwählte in Gottesfurcht
gehorchen muss, auch wenn es ihm schwerfällt,
und dessen Forderungen gegenüber er sich
bewähren muss...» Die «Priesterschrift» ordnet
Welt, Menschheit, Völkerwelt und Israel in ein
grosses Ordnungsgefüge zusammen, das durch
den Segen zusammengehalten wird Dieser
Segen wird in immer engeren Kreisen verstärkt und
konzentriert, bis er in Israel seine ganze Fülle
erreicht.

3. Die «Theologie» des Jahwisten: der Mensch als
Friedensvermittler

Unter diesen verschiedenen Autoren bzw. Theologen

zeichnet sich der Jahwist, also der älteste
Autor, der vorhandene mündliche und schriftliche

Überlieferungen zu einer Geschichte der
Menschheit und Israels zusammengestellt hat,
durch eine besondere «Theologie des Friedens»
aus. Dieser Theologe setzt an beim «Friedensver-
hältnis» zwischen Gott und Mensch. «Gott hat
den Menschen nicht, wie im babylonischen
Mythos zu einem Fronsklaven geschaffen, sondern
ihm seine Gemeinschaft, die Heil bedeutet,
angeboten, ihm aber auch Grenzen im Gebrauch der
Freiheit zur Anerkennung seiner Souveränität
auferlegt. Der Mensch hat diese Grenzen
überschritten und durch die Sünde sein Heil verwirkt.
Die Sünde zieht den Fluch nach sich, der die
Gemeinschaftsbeziehungen der Menschen untereinander

stört und die Versuche, durch Kulturleistungen

grössere Freiheit zu gewinnen, ins
Gegenteil verkehrt.» (J. Scharbert).
Die Folgen können wir uns leicht ausdenken.
Wenn die Friedensbeziehungen unter den
Menschen einmal gestört sind, werden sie rasch
zerstört, an die Stelle der Friedensbeziehungen tre¬

ten die Hass- und Feindschaftsbeziehungen. Und
diese treiben die Menschen, die ganze Menschheit,

unaufhaltsam dem Untergang entgegen.
Aber Gott hat diese Entwicklung aufgehalten. Er
ergreift eine «Friedeninitiative»: Gott will die
Hass- und Feindschaftsbeziehungen zwischen
Menschen und Völkern beseitigen durch neue
Friedensbeziehungen. Zu diesem Zweck knüpft
er zuerst eine neue Friedensbeziehung zwischen
sich und einem Menschen: er beruft Abraham,
giesst seinen Segen über ihn aus, damit Abraham
so zum Segen für alle Völker werde, das heisst
zum Friedensstifter, der Hass und Feindschaft



246

überwindet: «Der Herr sprach zu Abram: Zieh
weg aus deinem Land Ich werde dich zu einem
grossen Volk machen, dich segnen und deinen
Namen gross machen. Ein Segen sollst du sein
Durch dich sollen alle Geschlechter der Erde
Segen erlangen» (Gen 12,1-3).
Gott macht so Abraham zum Zeichen seines
Heilswillens unter den Völkern. Durch und in
Abraham sollen die Menschen erkennen, dass

Gott die Intiative ergriffen hat, um unter den
Menschen Hass und Feindschaft zu beseitigen
und ein Friedensreich, seine Friedensherrschaft
aufzurichten. «Abraham und seine Nachkommen,

und das heisst das Volk Israel, sollen der
Völkerwelt zeigen, was Gott denen zu geben
bereit ist, die mit Israel die andern Stämme und Völker

dazu bewegen, ihrerseits Gemeinschaft mit
Abraham und seinen Nachkommen zu suchen
und sie zu segnen; dann werden die Völker selber
am Segen Anteil gewinnen (J. Scharbert). Wer
dieses Friedensangebot aber ausschlägt, der wird
dem Fluch verfallen, das heisst, er wird im
Zustand von Hass und Feindschaft bleiben. DerJah-
wist zeigt dann in der weitern Geschichtsdarstellung,

wie Stämme und Völker, die zu Abraham
und dessen Nachkommen friedliche Beziehungen
aufnehmen, tatsächlich Segen erfahren, das heisst
friedliche Stämme und Völker werden, ganze
Stämme und Völker aber verschwinden, wenn sie
das Friedensangebot Abrahams bzw. Israels
ausschlagen.

Das verlangt von Abraham und seinen Nachkommen

allerdings ein friedfertiges Verhalten. Konkret

muss sich dieses friedfertige Verhalten nach
der Darstellung des Jahwisten darin zeigen, dass

sie auf gewalttätige Eroberung von Land verzichten.

«Die Landverheissungen in Gen 13, 14-18
(an Abraham), 26, 2f. (Isaak) und 28,13f. (Ja-
kob) sind beim Jahwisten noch so formuliert, dass

Jahwe nur bestimmte Weidegebiete und nicht das

ganze Land Kanaan den einzelnen Patriarchen
verspricht. Sie geben noch keinen Rechtsanspruch
auf die gewaltsame Inbesitznahme des Landes.
Die Erzväter sind nach dem Jahwisten friedliche
Hirten und sollen gerade durch ihre friedfertigen

Beziehungen zu den Nachbarn diese dafür gewinnen,

sich Jahwe und seinen Erwählten zuzuwenden»

(J. Scharbert).
Nach diesem ältesten Autor ist also Jahwe in gar
keiner Weise ein Kriegsgott, im Gegenteil er ist
ein Gott, der Frieden will, Frieden zwischen ihm
und den Menschen, Frieden zwischen den
Menschen untereinander. Jahwe wird erst später als

Kriegsgott verkündet. Israel verhielt sich nicht
friedlich zu den umliegenden Stämmen,
beschränkte sich nicht auf das von Gott zugesprochene

Weidegebiet, sondern es treibt
«Eroberungspolitik», es erobert nach und nach ganz
Kanaan. Die nach dem Jahwisten verheissene
Landschaft, das Weidegebiet wird später umgedeutet
zu einer Verheissung des ganzen Landes Kanaan.
Der Endredaktor hält dann in seiner endgültigen
Fassung der 5 Bücher des Mose diese Glaubenssicht

fest: «Der Pentateuchredaktor bezieht die
noch begrenzten Landverheissungen des Jahwisten

im Licht des spätem Glaubens an die Zusage
Jahwes auf das ganze Land Kanaan» (J. Scharbert).

So ist nach und nach neben dem Bild vom
friedliebenden Gott das Bild vom kriegerischen
Gott, vom Kriegsgott entstanden.

4. Jesus greift auf den jahwistischen Gott des Friedens

zurück

Die Geschichte des Volkes Israel ist fast ununterbrochen

eine Geschichte des Krieges, zuerst
Eroberungskriege, dann Verteidigungskriege. Nur
unter dem König Salomon herrschte eine friedliche

Zeitspanne. Trotzdem hat Israel die Hoffnung
auf das grosse Friedensreich, das Gott verheissen
hat und verwirklichen wird, nie aufgegeben. Dabei

verlagerte sich diese Hoffnung mehr und mehr
auf die Endzeit. Man erwartete und hoffte und
betete, dass Jahwe durch seinen Messias das
endzeitliche Friedensreich, die endzeitliche
Gottesherrschaft bald herbeiführen möge.
Zur Zeit Jesu war diese eschatologische, endzeitliche

Hoffnung Israels auf das Friedensreich, die
Friedensherrschaft Gottes äusserst lebendig.
Allerdings waren diese Hoffnung und Erwartung



247

und vor allem die Vorstellung, wie diese endzeitliche

Friedensherrschaft Gottes Wirklichkeit werden

wird, gar nicht einheitlich. Da war einmal die
Vorstellung des messianischen Reiches Israels: Der
Messias wird die fremden Bedrücker
niederschmettern, Jerusalem von den Heiden reinigen,
Israel sammeln und regieren, auf dass es gerecht
und heilig lebe. Die Heidenvölker kommen von
weit her, um die Herrlichkeit Gottes in Jerusalem
zu schauen. Diese nationale Erwartung wird bei
den Zeloten, einer «politisch-religiösen» Gruppe
in Israel, «zu einem politischen Konzept und
Programm: Man will in offenem Widerstand gegen
die Römer und mit Waffengewalt das messiani-
sche Reich erzwingen und erhofft dazu den
Beistand Gottes» (R. Schnackenburg).
Für die «.Rabbiner» ist die Friedensherrschaft
Gottes streng übernatürlich. Aber sie wirkt sich in
der Welt und in der Geschichte, namentlich in
der Geschichte des auserwählten Volkes, aus. Jetzt
ist diese Gottesherrschaft noch verborgen, wird
aber künftig offenbar werden. Das auserwählte
Volk kann dieses künftige offenbare Friedensreich

Gottes zu verwirklichen mithelfen, indem es
alle Gebote und Gesetze, die Gott gegeben hat,
in strengster Treue erfüllt.
Wieder anders sieht die apokalyptische Richtung
das Friedensreich und dessen Anbruch. Diese
Richtung «erwartet eine völlig andere, die bisherigen

Verhältnisse aufhebende und umgestaltende
Welt und sieht das künftige Reich vom Himmel
her durch ein wunderbares Eingreifen Gottes nach
schwersten Drangsalen eintreffen» (R. Schnackenburg).

Jesus distanziert sich in seiner Verkündigung der
Gottesherrschaft weitgehend von diesen Vorstellungen

und Erwartungen. Er hat sich den Zeloten,
dieser aktiven politischen Gruppe (und auch
andern aktiven politischen Gruppen), entzogen. Er
hat auch der allgemeinen religiösen Erwartung
widersprochen, soweit sich diese auf ein rein diesseitiges

Reich bezog, das alle Israeliten umfassen und
die Israeliten bevorzugen würde. So sagt er im
Anschluss an das Lob, das er dem Hauptmann von
Kafarnaum wegen seines Glaubens spendet: «Ich

sage euch: Viele werden von Osten und Westen
kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob im
Himmelreich zu Tische sitzen; die aber, für die
das Reich bestimmt war, werden hinausgeworfen
in die äusserste Finsternis» (Mt 8, 11 f.). Jesus
distanziert sich auch von der rabbinischen Vorstellung

der Friedensherrschaft Gottes. Er hat nicht
von einer verborgenen Herrschaft Gottes gesprochen,

der man sich durch das Gesetz unterwirft.
Von der apokalyptischen Vorstellung der
Friedensherrschaft Gottes hat Jesus zwar einzelne
Gedanken in seine Predigt übernommen, aber
typisch apokalyptische Wünsche und Anschauungen

abgelehnt: das Pochen auf ein Geheimwissen,
Vorherberechnung des Endes aufgmnd von
Zeichen usw.
«So steht Jesus in Anlehnung und Abgrenzung
gegenüber den in seinem Volk umlaufenden
Gedanken. Zwar knüpft er an die Vorstellungen der
eschatologischen Erwartung der Gottesherrschaft
an, an sie allein; aber auch sie läutert er von allen
Schlacken menschlichen Denkens» (R. Schnackenburg).

- Vielmehr greift Jesus zurück auf die älteste

Vorstellung von der Friedensherrschaft Gottes
und dessen Verwirklichung, auf jene Vorstellung,
wie sie der Jahwist in seiner Theologie dargestellt
hat und die die älteste Schicht des grossen
Geschichtswerkes der 5 Bücher des Mose bildet:
durch friedliches Verhalten, wie Jesus es gelebt
und verkündet hat, sollen die Menschen angelockt
werden, selber friedfertig zu sein. Jesus konnte
dieses friedliche Verhalten bis zur letzten Konsequenz

leben, weil Gott zuerst in ihm den grossen,
unwiderruflichen Frieden verwirklicht hat, indem
er in Jesus von Nazareth Mensch wurde und
Mensch und Gott in Jesus so einmalig und
letztmöglich zu einer Einheit verbunden hat, dass sie

nicht mehr rückgängig gemacht werden kann.
Wie Jesus diese Friedensherrschaft Gottes im
einzelnen verstanden, gelebt und verkündigt hat,
soll in späteren Darlegungen aufgezeigt werden.


	Die Friedensherrschaft Gottes. 4

