
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 9

Artikel: Was kommt nach dem Tod? 1, Gedanken zu Allerheiligen und
Allerseelen

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


237

Was kommt nach
dem Tod? 1

Gedanken zu Allerheiligen und Allerseelen

P. Anselm Bütler

Die Feste Allerheiligen und Allerseelen sprechen
uns gemüthaft sehr stark an. Es sind Tage, an
denen wir nicht nur besonders unserer lieben
Verstorbenen gedenken, sondern an denen wir uns
auch fragen, was eigentlich nach dem Tode auf
uns zukommt? Und spontan werden in uns Stichworte

lebendig, die uns mit Freude oder mit Bangen

und Unsicherheit erfüllen: Himmel - Fegefeuer

- Hölle. Viele gläubige Christen stehen bei
diesen Worten vor Rätseln und Unklarheiten. Auf
der einen Seite wissen sie, dass die Lehre von Himmel,

Fegefeuer und Hölle zur christlichen
Glaubensbotschaft gehören. Auf der anderen Seite
können sie mit dem, was sie früher im
Religionsunterricht und in Predigten über diese drei
«Zustände» gehört haben, nicht mehr viel anfangen.
Vieles erscheint ihnen unglaubhaft, zu phantasievoll,

auch zu sehr erschreckend. Und sie fragen
sich, wie das alles heute den Menschen mit den
heutigen Lebenserfahrungen verständlich
gemacht werden könne. Die folgenden Gedanken
möchten dazu helfen, die Wirklichkeit dessen,
was «nach dem Tod kommt», etwas verständlicher
zu machen.

1. Himmel ist nicht im «Jenseits» sondern im
«Diesseits»

Wir alle sprechen spontan vom «Diesseits» und
«Jenseits». Damit verbinden wir die Vorstellung
von zwei Welten, die sich zueinander verhalten
wie zwei «geographische Regionen», die übereinander

stehen, so dass man sich entweder in der
einen oder der andern aufhält. Gerade im
Zusammenhang mit dem Tode eines Menschen sprechen
wir davon, er sei vom Diesseits ins Jenseits abberu¬

fen worden, der Tod sei das Verlassen des Diesseits

und das «Gehen insjenseits».
Schon hier entstehen für den heutigen Menschen
Verstehensschwierigkeiten. Im Weltbild des

Altertums, in dem drei «Regionen» unterschieden
wurden: Überirdische (Himmel), Irdische (Erde)
und Unterirdische (Unterwelt), konnten die
Menschen mit solchen Vorstellungen von Diesseits und
Jenseits noch etwas anfangen. Heute aber sind solche

Vorstellungen unmöglich geworden. Wir
sprechen vom Unterirdischen, z.B. unterirdischen
Atomversuchen. Dabei gehört dieses Unterirdische

zum Bereich der Erde. Auch mit dem
«Überirdischen», dem Himmel, können heutige
Menschen kaum mehr etwas anfangen. Damit aber fällt
auch das Verständnis dessen, was wir in der
Glaubenssprache «Himmel» nennen, äusserst schwer.
Vielleicht liegt hier ein Grund, warum heute
immer mehr Menschen den Glauben an ein
«Jenseits» aufgeben. Sie verstehen nicht mehr, was
damit gemeint sein soll. Ja, was ist denn eigentlich
mit «Jenseits» gemeint? In der Glaubenssprache
meint «Jenseits» nicht einen Ort, sondern «den
Lebensbereich Gottes und damit auch jenes «ewigen
Lebens>, auf das sich die wirkmächtige Kraft
menschlicher Hoffnung richtet, die sich durch
nichts, auch nicht die Todesschwelle begrenzen
lässt. Dieses <Jenseits> ist nicht eine separate, vom
<Diesseits> getrennte Welt, in die man durch den
Tod «hinübergeht). Denn so wie Gott selbst nicht
in einer fernen Region abseits der Welt west,
sondern das Innerste der Welt ist (wenn auch von der
Welt total verschieden), so ist auch das erhoffte
«jenseitige) ewige Leben jetzt schon verborgen im
diesseitigen Leben anfanghaft vorhanden» (G.
Greshake). Das «Jenseits» ist also nicht eine vom
«Diesseits» getrennte Welt, sondern es ist eine
Wirklichkeit in dieser Welt, eine Wirklichkeit
allerdings, die wir mit unseren Sinnen nicht unmittelbar

wahrnehmen können.
Wenn aber «Jenseits» eine Wirklichkeit, besser:
«einen Aspekt der hier und jetzt erfahrbaren, un-
teilbar-einen Realität» (G. Greshake) bezeichnet,
dann ist auch der Himmel nicht ausserhalb unserer

Erde, eben nicht in einem örtlich verstandenen



238

«Jenseits», sondern ist eine Wirklichkeit hier auf
Erden. Das ist übrigens eine der Zeritralaussagen
Jesu. Seine Zentralbotschaft lautet: «Das Reich
Gottes ist nahe» (Mk 1,15) (Matthäus spricht vom
«Himmelreich»), Das aber heisst: «Von nun an,
von der Zeit des Wirkens Jesu an, durch ihn und
in seinem Wort und Werk, kommt das Himmelreich

auf die Erde, kann von den Menschen erfahren

werden Jesu bringt den Menschen das

Angebot des Heils, das Reich Gottes wird gegenwärtig,

um es überspitzt zu formulieren: Der Himmel

kommt durch Jesus auf die Erde, bzw.
vorsichtiger formuliert: Es ist durch ihn die
grundsätzliche Möglichkeit eröffnet, dass die Welt
gerettet wird.. Himmel ist hier nicht gesehen als
eine transzendent jenseitige Welt, sondern als

eine durch Jesus zur Rettung der Menschen in die
Welt gebrachte heilende Bewegung und Kraft,
die durch Umkehr und Glaube zu ergreifen,
weiterzugeben ist, damit die Welt verwandelt
werde.. Jesus hat seine Jünger ausgesandt, damit sie
sein Werk fortsetzen. Er hat ihnen aufgetragen:
<Gehet und verkündigt: das Himmelreich ist
nahe. Heilt Kranke, weckt Tote auf, macht
Aussätzige rein, treibt Dämonen aus> (Mt 10,7 f.).
Diese Aussendung soll immer wieder fortgesetzt
werden bis hinein in unsere Zeit und in die
Zukunft, solange diese Welt ist, damit sie endlich
verwandelt werde zum Besseren und Jünger und
Jüngerinnen Jesu sich diesem Auftrag nicht
verweigern» (J. Gnilka).
Der Himmel ist im «Diesseits». Das heisst, in
unserer Welt wirkt Gottes Kraft, der das «Diesseits»
verwandelt. Diese Verwandlung ist erst im Werden.

Die Erfüllung dieses Wandels der Erde
kann allerdings der Mensch nicht schaffen. Aber
wir dürfen hoffen, dass Gott diesen «Wandlungs-
prozess» definitiv zur Vollendung bringt. Dass
Gott dies erfülle, dämm können und sollen wir
beten, wie es im Vatemnser heisst: Dein Reich
komme. Aber gerade diese Bitte sagt, dass das

Reich, der Himmel komme, nicht wir sollen in
ihn entrückt werden. Gott soll auf dieser Erde
herrschen, er soll auf dieser «alles in allem sein»

(1 Kor 15,28).

2. Himmel als verwandelte Welt. Was heisst das?

Himmel, so haben wir eben gesagt, ist im «Diesseits»

als verwandelte Welt. Spontan stellt sich die
Frage: Wie sieht diese verwandelte Welt, die wir
Himmel nennen, denn aus? Zuerst müssen wir die
Aussage: «Verwandelte Welt» genauer bestimmen.

Bei dieser «verwandelten Welt» handelt es

sich zuerst und vor allem um den «verwandelten
Menschen». Die Menschen werden also, so könnten

wir gleichsam sagen, verwandelt in den Himmel.

Was aber besagt das: der verwandelte
Mensch? Hier müssen wir zuerst unser Unvermögen

eingestehen, Genaues darüber sagen zu können.

Es ist jenes Unvermögen, das Paulus meint,
wenn er schreibt: «Was kein Auge gesehen und
kein Ohr gehört hat, das hat Gott denen bereitet,
die ihn lieben» (1 Kor 2,9).
Trotzdem können wir, wenigstens annäherungsweise,

gewisse Aussagen über den Himmel, den
verwandelten Menschen, machen. Denn, wie wir
oben ausgeführt haben, beginnt der Himmel
schon im Diesseits, besser: hat der Himmel, also
die Verwandlung des Menschen, schon begonnen.
«Zwar ist uns die Jenseitige Zukunft> entzogen,
doch erhalten wir einen Zugang zu ihr, indem wir
gleichsam das <hocbrechnen>, was von ihr hier und
heute bereits am Werk ist. Das gilt auch von der
Zukunft des Himmels. Diese Zukunft entwirft
sich in Glaube, Hoffnung und Liebe, also in den
prägenden Faktoren gegenwärtigen christlichen
Lebens vorweg. Das ewige Leben ist nicht etwas,
das ausschliesslich später erst einsetzt, vielmehr ist
es im Keim jetzt bereits in uns angelegt und im
Wachstum begriffen» (G. Greshake). Das ist auch
die Aussage der Schrift. «Wer glaubt, der hat
das ewige Leben» (Joh 5,24); nach Paulus haben
wir schon «das Angeld des Geistes» der Auferstehung

empfangen (vgl. 2 Kor 5, 5; Rom 8, 23). Ja,
wer in Christus und ihm verbunden ist, der ist in
gewisser Weise «mit ihm in den Himmel aufgefahren»

und hat schon Anteil am Himmel (vgl. Eph
2,6; Kol 3,1. Der Ausdruck «in den Himmel
auffahren» setzt das antike Weltbild voraus, meint
sachlich aber nicht, diese Erde örtlich verlassen).



239

Wir können also an dem, was echt christliches
Leben ausmacht, ablesen, wie der Himmel, der
verwandelte Mensch «aussehen» wird. «Wenn wir unser

menschliches und christliches Leben betrachten,

wie es sich jetzt verwirklicht, und wenn wir
im Glauben davon überzeugt sind, dass das, was
jetzt darin wirkmächtig sich Bahn bricht, nicht
sinnlos endet, sondern zur Erfüllung kommt,
dann dürfen wir die authentischen Erfahrungen
unserer Gegenwart gleichsam in die Zukunft
verlängern. So gibt das, was wir jetzt schon als spezifisch

menschliches und christliches Leben erfahren,

gleichsam die Erfahrungsbasis dafür ab, um
über die Zukunft des Himmels zu sprechen» (G.
Greshake).

Himmel: Heil des Menschen in Gemeinschaft mit
Gott

Als erstes können wir über den «verwandelten
Menschen», den Himmel, sagen: Himmel besagt
volles, restloses Heil des Menschen. «Heil» meint
von seiner Bedeutung her soviel wie «ganz sein»,

ganz mit sich identisch sein, Aufhebung aller
Entfremdung, Erfüllung aller Möglichkeiten,
Verwirklichung aller Sehnsucht nach Glück. Ohne
Wenn und Aber will Gott solches Heil des
Menschen. Aber solches Heil kann nur Wirklichkeit
werden in der Beziehung zu Gott. Der hl. Ignatius

von Antiochien schreibt in diesem Sinn: «Erst
bei Gott werde ich ganz Mensch sein.» Diese
Wahrheit können wir schon an den «Vorzeichen»
jetzt ablesen. Wir stellen immer wieder fest:
Menschen, die eine enge Gemeinschaft mit Gott
geschenkt bekommen und sie leben, sind wahre,
echte, erfüllte Menschen. In diesem Sinne
schreibt auch der hl. Irenäus von Lyon: «Gottes
Herrlichkeit ist der lebende Mensch». Das heisst:
Darin besteht die Herrlichkeit Gottes, dass der
Mensch Leben, Leben in Fülle hat. Diese Fülle
des Lebens aber, so fährt der hl. Irenäus weiter,
besteht im Austausch des Lebens und der Liebe
mit Gott.
Diese Aussagen sind nichts anderes als Umschreibungen

dessen, was auch die biblische Offenba¬

rung verkündet. Denken wir etwa an die Bilder
der Heiligen Schrift, in denen der Mensch verglichen

wird mit dem «Augapfel Gottes», also mit
dem Kostbarsten, was jemand zu hüten hat. Die
Schöpfung wird als «Weinberg Gottes» bezeichnet,

den er liebt; die Menschen sind «Gottes
Familie», die als die Seinen zu ihm gehören. Diese
Bilder sagen aber nicht nur, dass der Mensch Fülle

des Lebens erhält nur in der Gemeinschaft mit
Gott, sondern zugleich auch, dass Gott diese
Gemeinschaft will. «Gott will unbedingt das Heil des

Menschen. Dafür hat er die Schöpfung ins Werk
gesetzt, um Geschöpfe an seiner Herrlichkeit
teilnehmen zu lassen. Und darin gefällt sich Gott,
darin verwirklicht er sein Gott-Sein, darin gründet
seine letzte Herrlichkeit, dass er ein <Gott der



240

Menschern ist, ein Gott, der sich in Liebe seinen
Geschöpfen mitteilen will» (G. Greshake).
All das besagt eigentlich nur eines: der Mensch
gehört zu Gott, und Gott hat sich definiert als

«Gott der Menschen». Der Mensch hat sein
Existieren von Gott, er steht wesentlich in Beziehung
zu Gott, ist Partner des Bundes mit Gott, und nur
bei Gott kann der Mensch ganz Mensch sein.
Umgekehrt gilt aber auch: «Nur in Beziehung zum
Menschen ist Gott - seinem freien Willen nach -
<Gott>, will Gott <Gott> sein.. Gott bestimmt
sich selbst in Schöpfung und Heilsgeschichte als

<Gott der Menschern, als <Gott des Bundes>. Und
er kennt nur ein Ziel: dass der Mensch in Beziehung

zu ihm bleibt und darin umfassendes Heil,
erfülltes Leben empfängt» (G. Greshake).

Der Himmel - eine «soziale Grösse»

Wenn wir auf das jetzige Leben der Menschen
schauen, die versuchen echt menschlich und
christlich zu sein, zeigt sich, dass neben der
Gemeinschaft mit Gott wesentlich Gemeinschaft mit
den Menschen das Leben erfüllt. Es gehört zu den
fundamentalen Erfahrungen unseres Lebens hier
und heute, dass wir unsere Erfüllung als
Menschen nur finden, wenn wir nicht bei uns selber
bleiben, sondern aus uns heraustreten und lieben,
wenn wir unsere Freiheit nicht zum eigenen Vorteil

benutzen, sondern sie einsetzen zum Dienst
für die andern. Aus dieser Erfahrung, dass unser
menschliches und christliches Leben sich nur dann
erfüllt, wenn wir uns in Liebe weggeben und in
Kommunikation mit den anderen treten, dürfen
wir Sagen: Der Himmel, die letzte Erfüllung
menschlichen und christlichen Lebens bei Gott,
besteht in der umfassenden Liebe und Kommunikation

mit Gott und mit anderen. «Der Himmel
ist kein privates Tête-à-tête des einzelnen mit
Gott, sondern er ist wesentlich eine soziale Grösse,

die Wirklichkeit einer Gemeinschaft, die

getragen ist von universaler Liebe» (G. Greshake).
Das entspricht auch den Bildern der Heiligen
Schrift vom Himmel, zumal der Botschaft Jesu.

Jesus kennt eigentlich nur ein Bild für den Him¬

mel: das Bild des gemeinsamen Mahles, des
Hochzeitsmahles. Dieses Bild weist zentral auf
eine soziale Grösse hin. Diesem Bild entspricht
das Bild, das die Offenbarung des Johannes
verwendet, um die Wirklichkeit des Himmels ein wenig

greifbar zu machen: «Ich sah die heilige Stadt,
das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel

herabkommen. Sie war bereit wie eine Braut,
die sich für ihren Mann geschmückt hat. Da hörte
ich eine laute Stimme vom Thron her rufen: Seht,
die Wohnung Gottes unter den Menschen. Er
wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein
Volk sein; und er, Gott, wird bei ihnen sein»

(Offb 21,2-3).
Wenn aber Himmel Gemeinschaft mit Gott und
mit den Menschen ist, dann folgt daraus, dass der
«Himmel» eine Geschichte hat. Er ist erst dann
ganz vollendet, wenn alle, wenn die ganze
Menschheit im Himmel vollendet und der Prozess
der Gemeinschaftswerdung abgeschlossen ist.
«Jetzt ist der Himmel noch im Werden, bis Gott
einmal <alles in allem sein wird>, bis jeder
Menschenbruder und jede Menschenschwester ihr
Ziel erreicht hat und der Aufbau des Leibes Christi

abgeschlossen ist. In diesem Sinne kann und
muss man sagen, dass auch Christus, unser
Haupt, im Himmel nicht einfach vollendet ist,
sondern dass auch er mit den Seligen des Himmels
auf die Vollendung all seiner Glieder gleichsam
wartet» (G. Greshake).
Origenes hat diesen Vollendungsprozess so
formuliert: «Noch haben die Apostel selbst ihre
Freude nicht erhalten, sondern sie warten, dass

ich ihrer Freude teilhaftig werde. Denn auch die
von hinnen scheidenden Heiligen erhalten nicht
sogleich den vollen Lohn ihrer Verdienste,
sondern sie warten auf uns Nicht nämlich haben
sie volle Freude, solange sie wegen unserer Irrungen

unsere Sünden betrauern und beklagen.
Ein Leib ist es nämlich, der aufersteht. Sind es

auch so viele Glieder, so doch ein Leib. Es kann
das Auge nicht zur Hand sagen: <Ich brauche dich
nicht !> Selbst wenn das Auge heil ist und zum
Sehen tüchtig, fehlen ihm die übrigen Glieder. Was
wäre da die Freude des Auges? Du wirst zwar



241

Freude haben, wenn du als Heiliger aus diesem
Land scheidest; dann aber erst wird deine Freude
voll sein, wenn dir kein Glied mehr fehlt. Warten
wirst nämlich auch du, wie du selbst erwartet
wirst. Wenn es dir, der du Glied bis, keine volle
Freude scheint, solange ein Glied fehlt, wieviel
mehr muss unser Herr und Heiland, der das

Haupt und der Urheber des Leibes ist, es für keine
volle Freude ansehen, wenn er noch immer gewisse

Glieder entbehrt? Er will nicht ohne dich
seine volle Glorie empfangen, das heisst nicht
ohne sein Volk, das <sein Leib> ist und <seine
Gliedern»

Daraus ergibt sich: der Himmel ist eine «soziale
Grösse». Er ist - kurz gesagt - die vollendete
Gemeinschaft der Menschen untereinander und mit
Gott. Hier nun stellt sich allerdings die bedrängende

Frage: Und die Hölle? Gibt es eine volle,
restlose Freude, wenn Menschen für immer von
dieser Gemeinschaft ausgeschlossen sind, sich also
für immer in der Hölle befinden? Auf diese Frage
und auf die Bedeutung des Fegefeuers als «Weg
zur vollen Gemeinschaft mit Gott und den
Menschen» soll in einem Artikel der nächsten Nummer

dieser Zeitschrift eingegangen werden.

Diakonenweihe
in Mariastein
Fr. Ludwig Ziegerer

Am 25. August 1987 durften wir im Kloster
Mariastein nach etlichen Jahren wieder die Diakonweihe

eines Mitbruders erleben. Mit unserm
Fr. Alban Lüber empfing Br. Christian Homey
aus Beinwil die Weihe zum Diakon aus der Hand
unseres Diözesanbischofs Dr. Otto Wüst. Der
Gottesdienst, in dem die Weihe gespendet wurde,

war zugleich der Pilgergottesdienst für die
Kranken aus der näheren Umgebung (Schweiz
und Südbaden). Es war sehr sinnvoll, die Weihe
der Diakone in diesem Rahmen zu vollziehen.
Zum ersten ist eine Weihe immer eine öffentliche
Angelegenheit, bei der möglichst viele Gläubige
teilnehmen sollen, als Zeichen der Bestätigung
der vom Bischof vollzogenen Weihehandlung
durch das Volk Gottes. Zum zweiten sind gerade
die Kranken, die Betagten und Behinderten jene
Gläubigen, für die der Diakon in besonderer
Weise zuständig ist.
In seiner eindrücklichen Predigt sagte Bischof
Otto, dass das Diakonat nicht bloss eine Wartezeit
auf die künftige Priesterweihe sei. Diese Zeit soll
Einübung in den vielfältigen seelsorgerlichen
Dienst am gläubigen Volk sein. Das Diakonat ist
der Grundakkord des gesamten priesterlichen
Wirkens. Wer ein kirchliches Amt übernimmt, ist
in erster Linie bereit, Diener zu sein, auch wenn er
im sakramentalen Akt der Weihe Vollmacht
übertragen bekommt. Gerade über das Verständnis
dieser Macht bestehen heute manche falsche

Meinungen. Der kirchliche Amtsträger empfängt
nicht Macht, um andere zu beherrschen, sondern
jene Vollmacht, die Christus seiner Kirche zugesagt

hat, um inmitten der Gemeinde zu dienen
und das Erbe Christi zu verwalten. Der Herr sagt
selber, dass er nicht gekommen sei, um sich
bedienen zu lassen, sondern um zu dienen (Mt
20, 28). Sein Beispiel ist für alle massgeblich, die


	Was kommt nach dem Tod? 1, Gedanken zu Allerheiligen und Allerseelen

