Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 9

Artikel: Was kommt nach dem Tod? 1, Gedanken zu Allerheiligen und
Allerseelen

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was kommt nach
dem Tod? 1

Gedanken zu Allerheiligen und Allerseelen
P. Anselm Biitler

Die Feste Allerheiligen und Allerseelen sprechen
uns gemiithaft sehr stark an. Es sind Tage, an de-
nen wir nicht nur besonders unserer lieben Ver-
storbenen gedenken, sondern an denen wir uns
auch fragen, was cigentlich nach dem Tode auf
uns zukommt? Und spontan werden in uns Stich-
worte lebendig, die uns mit Freude oder mit Ban-

gen und Unsicherheit erfiillen: Himmel — Fege- -

feuer — Holle. Viele gliubige Christen stehen bei
diesen Worten vor Ritseln und Unklarheiten. Auf
der einen Seite wissen sie, dass die Lehre von Him-
mel, Fegefeuer und Holle zur christlichen Glau-
bensbotschaft gehéren. Auf der anderen Seite
kénnen sie mit dem, was sie frither im Religions-
unterricht und in Predigten iiber diese drei «Zu-
stinde» gehdrt haben, nicht mehr viel anfangen.
Vieles erscheint ihnen unglaubhaft, zu phantasie-
voll, auch zu sehr erschreckend. Und sie fragen
sich, wie das alles heute den Menschen mit den
heutigen Lebenserfahrungen verstindlich ge-
macht werden kénne. Die folgenden Gedanken
mochten dazu helfen, die Wirklichkeit dessen,
was «nach dem Tod kommt», etwas verstindlicher
zu machen.

1. Himmel ist nicht im <Jenseits» sondern im
«Diesseits»

Wir alle sprechen spontan vom «Diesseits» und
«Jenseits». Damit verbinden wir die Vorstellung
von zwel Welten, die sich zueinander verhalten
wie zwei «geographische Regionen», die iiberein-
ander stehen, so dass man sich entweder in der ei-
nen oder der andern aufhilt. Gerade im Zusam-
menhang mit dem Tode eines Menschen sprechen

wir davon, er sei vom Diesseits ins Jenseits abberu- -

237

fen worden, der Tod sei das Verlassen des Dies-
seits und das «Gehen ins Jenseits».

Schon hier entstehen fiir den heutigen Menschen
Verstehensschwierigkeiten. Im Weltbild des Al-
tertums, in dem drei «Regionens unterschieden
wurden: Uberirdische (Himmel), Irdische (Erde)
und Unterirdische (Unterwelt), konnten die Men-
schen mit solchen Vorstellungen von Diesseits und
Jenseits noch etwas anfangen. Heute aber sind sol-
che Vorstellungen unméglich geworden. Wir spre-
chen vom Unterirdischen, z.B. unterirdischen
Atomversuchen. Dabei gehort dieses Unterirdi-
sche zum Bereich der Erde. Auch mit dem «Uberir-
dischen», dem Himmel, kdnnen heutige Men-
schen kaum mehr etwas anfangen. Damit aber fill
auch das Verstindnis dessen, was wir in der Glau-
benssprache «<Himmel» nennen, Zusserst schwer.
Vielleicht liegt hier ein Grund, warum heute im-
mer mehr Menschen den Glauben an ein «Jen-
seits» aufgeben. Sie verstehen nicht mehr, was da-
mit gemeint sein soll. Ja, was ist denn eigentlich
mit «Jenseits» gemeint? In der Glaubenssprache
meint «Jenseits» nicht einen Ort, sondern «den Le-
bensbereich Gottes und damit auch jenes «ewigen
Lebens>, auf das sich die witkmichtige Kraft
menschlicher Hoffnung richtet, die sich durch
nichts, auch nicht die Todesschwelle begrenzen
lisst. Dieses Jenseits> ist nicht eine separate, vom
Diesseits> getrennte Welt, in die man durch den
Tod <hiniibergeht. Denn so wie Gott selbst nicht
in einer fernen Region abseits der Welt west, son-
dern das Innerste der Welt ist (wenn auch von der
Welt total verschieden), so ist auch das erhoffte
<jenseitige> ewige Leben jetzt schon verborgen im
diesseitigen Leben anfanghaft vorhanden» (G.
Greshake). Das «Jenseits» ist also nicht eine vom
«Diesseits» getrennte Welt, sondern es ist eine
Wirklichkeit in dieser Welt, eine Wirklichkeit al-
lerdings, die wir mit unseren Sinnen nicht unmit-
telbar wahrnehmen konnen.

Wenn aber «Jenseits» eine Wirklichkeit, besser:
«einen Aspekt der hier und jetzt erfahrbaren, un-
teilbar-einen Realitit» (G. Greshake) bezeichnet,
dann ist auch der Himmel nicht ausserhalb unse-
rer Erde, eben nicht in einem értlich verstandenen



238

«Jenseits», sondern ist eine Wirklichkeit hier auf
Erden. Das ist iibrigens eine der Zentralaussagen
Jesu. Seine Zentralbotschaft lautet: «Das Reich
Gottes ist nahe» (Mk 1, 15) (Matthius spricht vom
«Himmelreich»). Das aber heisst: «Von nun an,
von der Zeit des Wirkens Jesu an, durch ihn und
in seinem Wort und Werk, kommt das Himmel-
reich auf die Erde, kann von den Menschen erfah-
ren werden . . . Jesu bringt den Menschen das An-
gebot des Heils, das Reich Gottes wird gegenwir-
tig, um es tberspitzt zu formulieren: Der Him-
mel kommt durch Jesus auf die Erde, bzw. vor-
sichtiger formuliert: Es ist durch ihn die grund-
sitzliche Moglichkeit erdffnet, dass die Welt ge-
rettet wird . . . Himmel ist hier nicht gesehen als
eine transzendent jenseitige Welt, sondern als
eine durch Jesus zur Rettung der Menschen in die
Welt gebrachte heilende Bewegung und Kraft,
die durch Umkehr und Glaube zu ergreifen, wei-
terzugeben ist, damit die Welt verwandelt wer-
de. . . Jesus hat seine Jinger ausgesandt, damit sie
sein Werk fortsetzen. Er hat ihnen aufgetragen:
<Gehet und verkiindigt: das Himmelreich ist
nahe. Heilt Kranke, weckt Tote auf, macht Aus-
sitzige rein, treibt Dimonen aus (Mt 10,7 f.).
Diese Aussendung soll immer wieder fortgesetzt
werden bis hinein in unsere Zeit und in die Zu-
kunft, solange diese Welt ist, damit sie endlich
verwandelt werde zum Besseren und Jiinger und
Jiingerinnen Jesu sich diesem Auftrag nicht ver-
weigern» (J. Gnilka).

Der Himmel ist im «Diesseits». Das heisst, in un-
serer Welt wirkt Gottes Kraft, der das «Diesseits»
verwandelt. Diese Verwandlung ist erst im Wer-
den. Die Erfiillung dieses Wandels der Erde
kann allerdings der Mensch nicht schaffen. Aber
wir diirfen hoffen, dass Gott diesen «Wandlungs-
prozess» definitiv zur Vollendung bringt. Dass
Gott dies erfiille, darum kénnen und sollen wir
beten, wie es im Vaterunser heisst: Dein Reich
komme. Aber gerade diese Bitte sagt, dass das

Reich, der Himmel komme, nicht wir sollen in

ithn entriickt werden. Gott soll auf dieser Erde
herrschen, er soll auf dieser «alles in allem sein»
(1 Kor 15, 28).

2. Himmel als verwandelte Welt. Was heisst das?

Himmel, so haben wir eben gesagt, ist im «Dies-
seits» als verwandelte Welt. Spontan stellt sich die
Frage: Wie sieht diese verwandelte Welt, die wir
Himmel nennen, denn aus? Zuerst miissen wir die
Aussage: «Verwandelte Welt» genauer bestim-
men. Bei dieser «verwandelten Welt» handelt es
sich zuerst und vor allem um den «verwandelten
Menschens. Die Menschen werden also, so kénn-
ten wir gleichsam sagen, verwandelt in den Him-
mel. Was aber besagt das: der verwandelte
Mensch? Hier miissen wir zuerst unser Unverma-
gen eingestehen, Genaues dariiber sagen zu kén-
nen. Es ist jenes Unvermégen, das Paulus meint,
wenn er schreibt: «Was kein Auge gesehen und
kein Ohr gehért hat, das hat Gott denen bereitet,
die ihn lieben» (1 Kor 2, 9).

Trotzdem kdnnen wir, wenigstens anniherungs-
weise, gewisse Aussagen iiber den Himmel, den
verwandelten Menschen, machen. Denn, wie wir
oben ausgefithrt haben, beginnt der Himmel
schon im Diesseits, besser: hat der Himmel, also
die Verwandlung des Menschen, schon begonnen.
«Zwar ist uns die jenseitige Zukunft> entzogen,
doch erhalten wir einen Zugang zu ihr, indem wirt
gleichsam das <hochrechnens, was von ihr hier und
heute bereits am Werk ist. Das gilt auch von der
Zukunft des Himmels. Diese Zukunft entwirft
sich in Glaube, Hoffnung und Liebe, also in den
prigenden Faktoren gegenwirtigen christlichen
Lebens vorweg. Das ewige Leben ist nicht etwas,
das ausschliesslich spiter erst einsetzt, vielmehr ist
es im Keim jetzt bereits in uns angelegt und im
Wachstum begriffen» (G. Greshake). Das ist auch
die Aussage der Schrift. «Wer . .. glaubt, der hat
das ewige Leben» (Joh 5,24); nach Paulus haben
wir schon «das Angeld des Geistes» der Auferste-
hung empfangen (vgl. 2 Kor 5,5; Rém 8, 23). Ja,
wer in Christus und ihm verbunden ist, der ist in
gewisser Weise «mit ihm in den Himmel aufgefah-
ren» und hat schon Anteil am Himmel (vgl. Eph
2,6; Kol 3,1. Der Ausdruck «in den Himmel auf-
fahren» setzt das antike Weltbild voraus, meint
sachlich aber nicht, diese Erde 6rtlich verlassen).



Wir kénnen also an dem, was echt christliches Le-
ben ausmacht, ablesen, wie der Himmel, der ver-
wandelte Mensch «aussehen» wird. «Wenn wir un-
ser menschliches und christliches Leben betrach-
ten, wie es sich jetzt verwirklicht, und wenn wir
im Glauben davon iiberzeugt sind, dass das, was
jetzt darin wirkmichtig sich Bahn bricht, nicht
sinnlos endet, sondern zur Erfiillung kommt,
dann diirfen wir die authentischen Erfahrungen
unserer Gegenwart gleichsam in die Zukunft ver-
lingern. So gibt das, was wir jetzt schon als spezi-
fisch menschliches und christliches Leben erfah-
ren, gleichsam die Erfahrungsbasis dafiir ab, um
aber die Zukunft des Himmels zu sprechen» (G.
Greshake).

Himmel: Heil des Menschen in Gemeinschaft mit
Gott

Als erstes konnen wir iiber den «verwandelten
Menschen», den Himmel, sagen: Himmel besagt
volles, restloses Heil des Menschen. «Heil»> meint
von seiner Bedeutung her soviel wie «ganz sein»,
ganz mit sich identisch sein, Aufhebung aller Ent-
fremdung, Etfiillung aller Moglichkeiten, Ver-
witklichung aller Sehnsucht nach Glick. Ohne
Wenn und Aber will Gott solches Heil des Men-
schen. Aber solches Heil kann nur Wirklichkeit
werden in der Beziehung zu Gott. Der hl. Igna-
tius von Antiochien schreibt in diesem Sinn: «Erst
bei Gott werde ich ganz Mensch sein.» Diese
Wahrheit kénnen wir schon an den «Vorzeichen»
jetzt ablesen. Wir stellen immer wieder fest: Men-
schen, die eine enge Gemeinschaft mit Gott ge-
schenkt bekommen und sie leben, sind wahre,
echte, erfiillte Menschen. In diesem Sinne
schreibt auch der hl. Irendus von Lyon: «Gottes
Herrlichkeit ist der lebende Mensch». Das heisst:
Darin besteht die Herrlichkeit Gottes, dass der
Mensch Leben, Leben in Fiille hat. Diese Fille
des Lebens aber, so fihrt der hl. Irenius weiter,
besteht im Austausch des Lebens und der Liebe
mit Gott.

Diese Aussagen sind nichts anderes als Umschrei-
bungen dessen, was auch die biblische Offenba-

239

rung verkiindet. Denken wir etwa an die Bilder
der Heiligen Schrift, in denen der Mensch vergli-
chen wird mit dem «Augapfel Gottes», also mit
dem Kostbarsten, was jemand zu hiiten hat. Die
Schépfung wird als «Weinberg Gottes» bezeich-
net, den er liebt; die Menschen sind «Gottes Fa-
milie», die als die Seinen zu ithm gehéren. Diese
Bilder sagen aber nicht nur, dass der Mensch Fiil-
le des Lebens erhilt nur in der Gemeinschaft mit
Gott, sondern zugleich auch, dass Gott diese Ge-
meinschaft will. «Gott will unbedingt das Heil des
Menschen. Dafiir hat er die Schopfung ins Werk
gesetzt, um Geschopfe an seiner Hertlichkeit teil-
nehmen zu lassen. Und darin gefillt sich Gott,
darin verwirklicht er sein Gott-Sein, darin griindet
seine letzte Herrlichkeit, dass er ein <«Gott der



240

Menschens ist, ein Gott, der sich in Liebe seinen
Geschépfen mitteilen will> (G. Greshake).

All das besagt eigentlich nur eines: der Mensch
gehoért zu Gott, und Gott hat sich definiert als
«Gott der Menschen». Der Mensch hat sein Exi-
stieren von Gott, er steht wesentlich in Beziehung
zu Gott, ist Partner des Bundes mit Gott, und nur
bei Gott kann der Mensch ganz Mensch sein. Um-
gekehrt gilt aber auch: «Nur in Beziehung zum
Menschen ist Gott — seinem freien Willen nach -
«Gott>, will Gott <Gott> sein... Gott bestimmt
sich selbst in Schopfung und Heilsgeschichte als
<«Gott der Menschens, als <Gott des Bundes>. Und
er kennt nur ein Ziel: dass der Mensch in Bezie-
hung zu ihm bleibt und darin umfassendes Heil,
erfiilltes Leben empfingt» (G. Greshake).

Der Himmel - eine «soziale Grosse»

Wenn wir auf das jetzige Leben der Menschen
schauen, die versuchen echt menschlich und
christlich zu sein, zeigt sich, dass neben der Ge-
meinschaft mit Gott wesentlich Gemeinschaft mit
den Menschen das Leben erfiillt. Es gehért zu den
fundamentalen Erfahrungen unseres Lebens hier
und heute, dass wir unsere Erfiilllung als Men-
schen nur finden, wenn wir nicht bei uns selber
bleiben, sondern aus uns heraustreten und lieben,
wenn wir unsere Fretheit nicht zum eigenen Vor-
teil benutzen, sondern sie einsetzen zum Dienst
fiir die andern. Aus dieser Erfahrung, dass unser
menschliches und christliches Leben sich nur dann
erfiillt, wenn wir uns in Liebe weggeben und in
Kommunikation mit den anderen treten, diirfen
wir sagen: Der Himmel, die letzte Erfiillung
menschlichen und christlichen Lebens bei Gott,
besteht in der umfassenden Liebe und Kommuni-
kation mit Gott und mit anderen. «Der Himmel
ist kein privates Téte-i-téte des einzelnen mit
Gott, sondern er ist wesentlich eine soziale Gros-
se, die Wirklichkeit einer Gemeinschaft, die ge-
tragen ist von universaler Liebe» (G. Greshake).

Das entspricht auch den Bildern der Heiligen
Schrift vom Himmel, zumal der Botschaft Jesu.
Jesus kennt eigentlich nur ezz Bild fiir den Him-

mel: das Bild des gemeinsamen Mahles, des
Hochzeitsmahles. Dieses Bild weist zentral auf
eine soziale Grosse hin. Diesem Bild entspricht
das Bild, das die Offenbarung des Johannes ver-
wendet, um die Wirklichkeit des Himmels ein we-
nig greifbar zu machen: «Ich sah die heilige Stadt,
das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Him-
mel herabkommen. Sie war bereit wie eine Braut,
die sich fiir ihren Mann geschmiickt hat. Da hérte
ich eine laute Stimme vom Thron her rufen: Seht,
die Wohnung Gottes unter den Menschen. Er
wird in threr Mitte wohnen, und sie werden sein
Volk sein; und er, Gott, wird bei ithnen sein»
(Oftb 21, 2-3).

Wenn aber Himmel Gemeinschaft mit Gott und
mit den Menschen ist, dann folgt daraus, dass der
«Himmel» eine Geschichte hat. Er ist erst dann
ganz vollendet, wenn alle, wenn die ganze
Menschheit im Himmel vollendet und der Prozess
der Gemeinschaftswerdung abgeschlossen 1st.
«Jetzt ist der Himmel noch im Werden, bis Gott
einmal «<alles in allem sein wird>, bis jeder
Menschenbruder und jede Menschenschwester ihr
Ziel erreicht hat und der Aufbau des Leibes Chri-
sti abgeschlossen ist. In diesem Sinne kann und
muss man sagen, dass auch Christus, unser
Haupt, im Himmel nicht einfach vollendet ist,
sondern dass auch er mit den Seligen des Himmels
auf die Vollendung all seiner Glieder gleichsam
wartet» (G. Greshake).

Origenes hat diesen Vollendungsprozess so for-
muliert: «Noch haben die Apostel selbst ihre
Freude nicht erhalten, sondern sie warten, dass
ich ihrer Freude teilhaftig werde. Denn auch die
von hinnen scheidenden Heiligen erhalten nicht
sogleich den vollen Lohn ihrer Verdienste, son-
dern sie warten auf uns. .. Nicht nimlich haben
sie volle Freude, solange sie wegen unserer Irrun-
gen unsere Siinden betrauern und beklagen. . .
Ein Leib ist es nidmlich, der aufersteht. Sind es
auch so viele Glieder, so doch ez Leib. Es kann
das Auge nicht zur Hand sagen: dch brauche dich
nicht!> Selbst wenn das Auge heil ist und zum Se-
hen tiichtig, fehlen ihm die iibrigen Glieder. Was
wire da die Freude des Auges? Du wirst zwar



Freude haben, wenn du als Heiliger aus diesem
Land scheidest; dann aber erst wird deine Freude
voll sein, wenn dir kein Glied mehr fehlt. Warten
wirst nimlich auch du, wie du selbst erwartet
wirst. Wenn es dir, der du Glied bis, keine volle
Freude scheint, solange ein Glied fehlt, wieviel
mehr muss unser Herr und Heiland, der das
Haupt und der Urheber des Leibes ist, es fiir keine
volle Freude ansehen, wenn er noch immer gewis-
se Glieder entbehrt? ... Er will nicht ohne dich
seine volle Glorie empfangen, das heisst nicht
ohne sein Volk, das <sein Leib» 1st und <seine Glie-
der>.»

Daraus ergibt sich: der Himmel ist eine «soziale
Grosse». Er ist — kurz gesagt — die vollendete Ge-
meinschaft der Menschen untereinander und mit
Gott. Hier nun stellt sich allerdings die bedrin-
gende Frage: Und die Holle? Gibt es eine volle,
restlose Freude, wenn Menschen fiir immer von
dieser Gemeinschaft ausgeschlossen sind, sich also
fiir immer in der Holle befinden? Auf diese Frage
und auf die Bedeutung des Fegefeuers als «Weg
zur vollen Gemeinschaft mit Gott und den Men-
schen» soll in einem Artikel der nichsten Num-
mer dieser Zeitschrift eingegangen werden.

241

Diakonenweihe
1n Mariastein

Fr. Ludwig Ziegerer

Am 25. August 1987 durften wir im Kloster Ma-
riastein nach etlichen Jahren wieder die Diakon-
weihe eines Mitbruders erleben. Mit unserm
Fr. Alban Liiber empfing Br. Christian Homey
aus Beinwil die Weihe zum Diakon aus der Hand
unseres Didzesanbischofs Dr. Otto Wiist. Der
Gottesdienst, in dem die Weihe gespendet wut-
de, war zugleich der Pilgergottesdienst fiir die
Kranken aus der niheren Umgebung (Schweiz
und Stidbaden). Es war sehr sinnvoll, die Weihe

"der Diakone in diesem Rahmen zu vollziehen.

Zum ersten ist eine Weihe immer eine 6ffentliche
Angelegenheit, bei der moglichst viele Gliubige
teilnehmen sollen, als Zeichen der Bestitigung
der vom Bischof vollzogenen Weihehandlung
durch das Volk Gottes. Zum zweiten sind gerade
die Kranken, die Betagten und Behinderten jene
Gliubigen, fiir die der Diakon in besonderer
Weise zustindig ist.

In seiner eindriicklichen Predigt sagte Bischof
Otto, dass das Diakonat nicht bloss eine Wartezeit
auf die kiinftige Priesterweihe sei. Diese Zeit soll
Eintibung in den vielfiltigen seelsorgerlichen
Dienst am gliubigen Volk sein. Das Diakonat ist
der Grundakkord des gesamten priesterlichen
Wirkens. Wer ein kirchliches Amt iibernimmt, ist
in erster Linie bereit, Diener zu sein, auch wenn er
im sakramentalen Akt der Weihe Vollmacht iiber-
tragen bekommt. Gerade tiber das Verstindnis
dieser Macht bestehen heute manche falsche Mei-
nungen. Der kirchliche Amtstriger empfingt
nicht Macht, um andere zu beherrschen, sondern
jene Vollmacht, die Christus seiner Kirche zuge-
sagt hat, um inmitten der Gemeinde zu dienen
und das Erbe Christi zu verwalten. Der Herr sagt
selber, dass er nicht gekommen sei, um sich be-
dienen zu lassen, sondern um zu dienen (Mt
20, 28). Sein Beispiel ist fiir alle massgeblich, die



	Was kommt nach dem Tod? 1, Gedanken zu Allerheiligen und Allerseelen

