
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 8

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes. 3

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

Die Friedensherrschaft
Gottes 3

P. Anselm Bütler

Dass Friede für den heutigen Menschen einer der
wichtigsten Wünsche darstellt, ist nur allzu
bekannt, als dass dies noch besonders nachgewiesen
werden müsste. Aber die bedrängende Frage ist:
Wie kann dieser Friede Wirklichkeit werden? In
zwei Artikeln habe ich aufgezeigt, dass nach der
Botschaft der Bibel Gott ein Friedensreich gewollt
hat, dass die Menschen diesen Plan aber aus eigener

Schuld zerstört haben. Gott aber lässt sich von
seinem Plan nicht abbringen. Daher hat er eine
neue Initiative ergriffen, um seinen Plan des
Friedensreiches zu verwirklichen. Dies geschieht in
verschiedenen Schritten. Ein erster Schritt ist die
«Entfluchung der Erde», die wegen der Sünde des
Menschen verflucht war. Ein weiterer Schritt ist
nach dem Glauben Israels die Anerkennung ihres
Gottes Jahwes durch alle Völker als König der
ganzen Schöpfung. Das aber verlangt von den
Menschen eine gewaltige Umstellung, die sie aus
eigener Kraft nicht vollziehen können. Das heisst
nicht, dass wir Menschen nun einfach die Hände
in den Schoss legen sollen und warten, bis «etwas
geschieht». Wir Menschen müssen unsere Fähigkeiten

und Kräfte einsetzen, um zu erkennen, wo
konkret im Menschen die Wurzel des Unfriedens
ist. Dazu muss auch die Wissenschaft, vor allem
Psychologie und Soziologie, ihren Beitrag leisten.
Die moderne Wissenschaft muss sich ernst mit der
Frage befassen, «wo in der menschlichen Natur
die Friedlosigkeit ihren Ort und ihren Grund hat.
Warum hassen wir einander und uns selbst weit
über das Mass hinaus, in dem wir es uns bewusst
eingestehen?» (C.F. von Weizsäcker). Antworten
auf diese Frage gibt es verschiedene. Mir scheint
jene von R. Girard am einleuchtendsten: der
Nachahmungstrieb. Einer beginnt, aggressiv zu
reagieren, der andere schlägt aggressiv zurück.
Und schon bilden sich Gruppen, die zum einen

oder zum andern halten, es entsteht die
«Gruppenaggression», die sich ausbreitet wie eine Seuche
und nach und nach alle menschlichen Gruppen,
Völker und Rassen erfasst.

1. Ist Heilung von solcher Aggression möglich?

Viele Menschen glauben heute nicht mehr daran,
dass wir aus diesem Teufelskreis der Aggression
und Feindschaft herauskommen. Der Sozialdarwinismus

lehrt sogar, das sei gar nicht nötig. Die
Aggressivität sei biologisch ererbt. Die Friedlosigkeit

sei ein Merkmal des gesunden Menschenverstandes

und dämm der Heilung weder bedürftig
noch fähig.
Ganz anders beurteilen die Anhänger des
dialektischen Materialismus die Möglichkeit, dass auf
Erden ein Friedensreich entstehe. In der Natur
gibt es ein Gesetz, das die ganze Entwicklung von
der toten Materie bis zum Menschen und der
menschlichen Gesellschaft antreibt. Jetzt herrscht
in der Gesellschaft der Kampf zwischen «Kapitalisten»

und «Proletariern». Dieser Kampf geht
naturnotwendig aus zugunsten der Proletarier. Der
Privatbesitz verschwindet. Dann gibt es keinen
Streit um Geld und Karriere mehr. Es entsteht die
klassenlose Gesellschaft. Alle Menschen sind Brüder

und Schwestern. Alle lieben einander. Und
das alles wird bewirkt vom Urgesetz in der Natur,
der Materie, das alles durchdringt und leitet.
Sowohl der soziale Darwinismus wie der dialektische

Materialismus sind zwar schöne Theorien, die
sich aber faktisch in der Wirklichkeit nicht bewähren.

Wir müssen die Frage nach der Ursache des
weltweiten Streites, des Krieges, der Feindschaft
viel tiefer ansetzen. Erst dann können wir eine
Antwort wagen, ob auf Erden ein Friedensreich
möglich ist.
Der Mensch ist aufgrund seiner Körperlichkeit
aufs engste verbunden mit der materiellen
Umwelt. Und alles Geschehen in der unbelebten Natur

hat seine Auswirkungen auf den Menschen. In
der materiellen Welt gibt es «naturnotwendig»
zerstörende Ereignisse. «Im vormenschlichen Be-



206

reich ereignet sich das Übel im Fehlgehen der
Evolution, in Katastrophen, in Vernichtung. Die
Evolution geht ihren Weg von <Versuch-Irrtum>,
und die Erde zerstört gelegentlich, was sie aufgebaut

hat, z.B. durch Evolution. Insofern der
Mensch abhängig ist von der ihn umgebenden
Natur und von seiner eigenen biologischen Struktur,

hat er eine Geschichte von Blüte und Not,
von Leben und Sterben; auch von Kulturen, in
denen er lebt, wird er teilweise verseucht. Über
das alles hinaus hat der Mensch die Freiheit zur
Liebe und damit die Möglichkeit, Liebe zu verweigern.

Seinen Mitmenschen gegenüber ist das die
Freiheit zur Hilfe und zur Ausbeutung, zum
Freilassen und zum Zwingen, zum Frieden und
zum Krieg, zum Heil und zum Unheil. In all dem
schafft der Mensch auch für sich selbst entweder
Heil oder Unheil. Er ist dazu gerufen, in Freiheit
er selbst zu werden in der Gemeinschaft mit
andern: er kann aber auch durch Egoismus und Hass
sich (und die andern) zerstören» (P. Schoonen-
berg). - Paulus drückt diese Verflochtenheit der
Menschen mit der Natur und dem Unheil, das
sich darin und damit auch für den Menschen
zeigt, mit folgenden Worten aus: «Wir wissen,
dass die gesamte Schöpfung bis zum heutigen Tag
seufzt und in Geburtswehen liegt. Aber auch wir,
obwohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben,
seufzen in unseren Herzen und warten darauf,
dass wir mit der Erlösung unseres Leibes als Söhne
offenbar werden» (Rom, 8,2 f.). Dieses Ausgeliefertsein

an die Natur, diese Unsicherheit vor
Katastrophen und Unglück, weckt im Menschen
notwendig Aggressivität, Neid, Missgunst. Wer von
der Katastrophe getroffen wird, beneidet den, der
ungeschoren davonkommt. Es entsteht das

berüchtigte Netz von Hass und Feindschaft, von
dem oben die Rede war. So scheint der Mensch
und die ganze Menschheit in diesem Teufelskreis
eingeschlossen. Eigenmächtigkeit und
Selbstbehauptung werden zu den entscheidenden Kräften
im menschlichen Zusammenleben, das dann
notwendig in Hass und Krieg ausartet.
Gibt es einen Ausweg aus diesem Teufelskreis? Ja,
wenn irgendwo Menschen dazu fähig werden, auf

Neid, Hass, Angriff und alle Arten der Feindseligkeit

nicht zurückzuschlagen, sondern das zu
ertragen, anzunehmen und damit in einer Art
«Schocktherapie» die andern von ihrer
Eigenmächtigkeit und Selbstbehauptung zu befreien.

2. Gott macht Menschen zu dieser Alternative fähig

Wenn wir die Berichte des Alten Testamentes
aufmerksam lesen, wird uns bald aufgehen, dass sich
ein ganz bestimmter «roter Faden» durch diese
Berichte zieht: Gott erwählt «Rettergestalten»,
welche, vom Geist Gottes ergriffen, fähig werden,
diese Alternative zu leben. Diese Rettergestalten
sind Mose, dann die Richter und die Propheten.
Unter den Propheten ist es vor allem Jeremia, der
vom Geist Gottes die Kraft erhält, diese Alternative

Wirklichkeit werden zu lassen: geschlagen werden

ohne zurückzuschlagen.
Diese Mittlergestalten trugen als Zeichen ihrer
Beauftragung und Befähigung durch Gott den
«Diensttitel»: «Knecht Jahwes». Ursprünglich sollte

nach dem Plan Jahwes das ganze Volk Israel
«Knecht Jahwes» sein, das heisst jenes «Alternativvolk»,

in dem der Friede herrscht. Darum war
auch der eigentliche zentrale Name, den dieses
Volk als Ausdmck seiner Friedenssendung
benützte und bis heute als Gruss benützt: «Shalom»,
umfassender Friede. Immer wieder findet sich in
den Weisungen des Alten Testaments direkt oder
indirekt die Mahnung: Bei euch soll es keine
Unterdrückten geben, die Armen, Schwachen, Waisen

und Witwen dürfen nicht ausgebeutet
werden. Ja letztlich sind die sogenannten «Zehn Worte»

nichts anderes als eine Anweisung für eine
Friedensgesellschaft.
Leider ist das Volk diesem Auftrag, «Knecht
Jahwes» und damit Friedesbringer für alle Völker zu
sein, untreu geworden. Darum hat Gptt, wie
oben angeführt, einzelne Menschen berufen und
sie zu Friedensbringern, zum «Knecht Jahwes»
bestellt. Diese sollten den Frieden leben in der
Situation der Anschuldigung, Feindschaft und
Verfolgung durch die Mächtigen im Land.



207

Jeremia als «Knecht Jahwes»

Unter diesen Friedensbringern, den «Knechten
Jahwes» nimmt der Prophet Jeremia eine
«Spitzenstellung» ein. Er ist dazu berufen vom Mutter-
schoss an, wird vonJahwe zur Aufgabe des Knechtes

Jahwes als Friedensbringer ausgestattet und
befähigt. Aber mit seiner Friedensbotschaft stösst

er auf die Gegnerschaft der führenden Schichten,
die ihn schliesslich umbringen wollen. Dieser
Auftrag ist aber so schwer, dass Jeremia daran fast
zerbricht, dass er bei Jahwe klagt, sein Dasein sei
in den Augen der Menschen verflucht. Aber Jeremia

schlägt nicht zurück, er erträgt die ganze
Feindschaft der Führenden und des Volkes, ohne
zurückzuschlagen. Er bleibt dem Auftrag Jahwes
treu. Und er erhält die Zusicherung Jahwes, dass

er selber gerettet wird, aber auch, dass sein
friedliebendes Verhalten Erfolg haben wird: einmal
wird ganz Israel dieses Verhalten leben und so seine

ursprüngliche Sendung als «Knecht Jahwes»
verwirklichen zum Wohl aller Völker: Von Israel
wird der Friede ausgehen in die ganze Menschheit.

Der Friedensbringer «KnechtJahwes»
in den Gottesknechtliedern

Das Beispiel Jeremias konnte sich nicht durchsetzen.

Israel ist nicht das alternative Friedensvolk
geworden. So wurde es vom Schicksal der
Feindschaft, des Krieges aufs härteste getroffen. Es verlor

seine politische Eigenständigkeit, wurde von
feindlichen Herren erobert, unterdrückt und in
die Gefangenschaft verschleppt. Das war für Israel
der absolute Tiefpunkt, das war eigentlich die
Vernichtung Israels, nicht als Rasse, aber als
auserwähltes Volk Gottes. Gott schien.Israel verworfen
zu haben, weil es seine Sendung, ein Volk des
Friedens zu sein, verraten hatte. - Aber gerade in
diesem tiefsten Punkt, in dieser dunkelsten Stunde

seiner Geschichte darf Israel vonJahwe die
Botschaft erfahren, dass er einen «Knecht Jahwes»
berufen wird, der die Friedenssendung Israels wie¬

der aufgreifen und leben wird. Dieser «Knecht
Jahwes» greift all das auf, was in Israel an Bemühung,

Friedensvolk zu sein, einmal gelebt worden

war und zum Teil noch gelebt wurde. «Viele
alttestamentlichen Gebete zeigen uns die volle
Bereitschaft Frommer, auf Rache jeder Art zu
verzichten und ihre Sache Gott allein und seinen
geheimnisvollen Plänen zu überlassen. Die von
Menschen gegen Menschen, vor allem gegen
Arme wie Fromme ausgeübte Gewalt kann nur
durch das Gericht Gottes, das Gericht Jahwes
endgültig überwunden werden» (L. Ruppert).
Dass und wie Jahwe die Gewalt überwindet und
Frieden wirkt, das zeigt sich in strahlender Weise
im «KnechtJahwes» wie er im zweiten Teil des
Buches Jesaja geschildert wird. «In den grossartigen
Liedern des Gottesknechtes bei Deutero-Jesaja
bricht eine bisher nur keimhafte und verborgene
Dynamik (vgl. Jeremia) der Sicht des rettenden
Gottes durch, eine Sicht, die zur Herzmitte des
neutestamendichen Friedensevangeliums wird»
(B. Häring). Der Alttestamentler Ernst Haag
schildert dies so: «Erst das Erlebnis des
Gottesknechtes und seines unschuldigen, mit Ergebenheit

in den Willen Gottes ertragenen Leidens
kann nach der prophetischen Schau von Jesaja 53

in den Übeltätern und Gewalttätern die Erkenntnis

bewirken, dass Jahwe dazu in der Lage ist,
auch auf anderem Wege als durch Gericht über
die Schuldigen die in ungerechter Gewalt
bestehende Sünde hinwegzunehmen und durch die
damit bewirkte Erkenntnis in den Sündern, den
Gewalttätern, die Gewalt selbst zu überwinden,
insofern sie nämlich von ihnen (den Gewalttätern)
als sündhaft, ja als unmenschlich durchschaut
wird.

3. Durchsetzung der Friedensherrschaft Gottes
durch Gewaltlosigkeit

Die Gestalt des «Knechtes Jahwes», wie sie in den
vier sogenannten «Gottesknechtliedern» im zweiten

Teil des Buches Jesaja vorliegen, ist die
eindrücklichste Schilderung, wie Gott, Jahwe, seine



208

Friedensherrschaft durchsetzt durch Gewaltlosig-
keit. Ernst Haag schreibt dazu: «Bei diesem Werk
(den Gottesknechtliedern), das zu den
Höhepunkten der alttestamentlichen Überlieferung
zählt, geht es um eine Form der Durchsetzung
von Jahwes Friedensherrschaft in dieser Welt, die
im Gegensatz zu den bisher bekannten Formen
gerade wegen des besonderen Verhältnisses von
Gewalt und Gewaltlosigkeit neue Massstäbe

setzt.»
Als erstes ist zu beachten: Gott selber garantiert
die Durchsetzung der Friedensherrschaft mittels
Gewaltlosigkeit. «Ich selber habe auf ihn (den
erwählten Knecht Jahwes) meinen Geist gesetzt»
(42,2). Der Knecht Jahwes «schreit nicht und
lärmt nicht, auf der Strasse lässt er seine Stimme
nicht erschallen» (42, 2). Damit ist gemeint, dass

der Knecht Jahwes keinen Aufruf erlässt zum
Heerbann im Jahwekrieg. Dieses Rufen und
Schreien auf den Strassen und das Lärmen
entsprach damals dem, was wir Mobilisiemng der
Armee nennen. Der Knecht Jahwes erlässt also kein
Aufgebot zum Kriegs- oder Militärdienst. Das
Wirken des Knechts Jahwes ist nicht ausgerichtet
auf zerstörerischen Krieg und vernichtende
Rache, sondern auf Heilung von Gewalttätigkeit
und Erneuerung: «Das geknickte Rohr zerbricht er
nicht, und den glimmenden Docht löscht er nicht
aus» (42, 3). Diese friedenschaffende Tätigkeit des
Knechtes Jahwes ist eine weltweite Sendung: «Ich
habe dich geschaffen und dazu bestimmt, der
Bund für mein Volk und das Licht für die Völker
zu sein» (42, 6). Das befreiende, friedenschaffende

Tun des Knechtes Jahwes wird so beschrieben:
«Blinde Augen öffnen, Gefangene aus dem Kerker

holen und alle, die im Dunkel sitzen, aus ihrer
Haft zu befreien» (42, 7).
Im zweiten Lied spricht der Knecht Jahwes deutlich

von seiner unsagbar schweren Aufgabe und
vom scheinbaren Scheitern: «Ich habe mich
vergeblich bemüht, umsonst und nutzlos meine
Kraft vertan» (49, 4). Aber erhält von Jahwe eine
ermutigende Antwort: «Doch jetzt hat Jahwe
gesprochen <Ich mache dich zum Licht für die
Völker, damit mein Heil (die Friedensherrschaft)

sich ausbreite bis ans Ende der Erde>» (49, 6). Die
Spannung zwischen der scheinbaren Schwachheit
der Mittel und der unerhörten Grösse des Erfolgs
kommt in den folgenden Versen zur Sprache:
«So spricht der Herr, der Befreier Israels zum tief
verachteten Mann, dem Abscheu der Leute: Könige

werden es sehen und sich erheben, Fürsten
werfen sich nieder um des Herrn willen, der treu
ist» (49, 7). Den gleichen Kontrast zeigt das dritte
Lied vom Knecht Jahwes: «Mein Gesicht verbarg
ich nicht vor Schmähung und Speichel. Doch
Gott, der Herr, wird mir helfen; darum werde ich
nicht in Schande enden» (30, 6 f.).
Das vierte Lied vom leidenden Knecht Jahwes
beginnt mit einer feierlichen göttlichen Zusicherung,

dass sein Weg allem Anschein zum Trotz
das Heil bewirkt, obwohl sich viele über ihn
entsetzen (53,4). Jene, die meinen, er sei «ein von
Gott Geschlagener», irren sich; denn er leidet
freiwillig im Vollzug gewaltloser Durchsetzung der
Friedensherrschaft Gottes. «Zu unserem Heil lag
Strafe auf ihm: durch seine Wunden wurde uns
Heilung zuteil» (53, 5). - Der letzte Teil dieses
vierten Liedes des KnechtesJahwes hebt ausdrücklich

hervor, dass der Knecht Jahwes aller Gewalt
abgesagt hat und absolut frei ist von Falschheit
und Trug. Gerade so gelingt der Heilsplan Jahwes,

die Aufrichtung seiner Friedensherrschaft:
«Wie ein Schaf, das vor den Scherern verstummt

Dabei hat er keine Gewalttat verübt und keine

Lüge kam aus seinem Mund» (53, 5-7). Der
Knecht Jahwes ist jener, der die Menschheit heilt,
der sich «gewaltfrei in die Bresche wirft» (B. Hä-
ring) und «für die Schuldigen eintritt» (53,12).
Der Erfolg dieses Verhaltens ist, dass im Blick auf
den gewaltfreien Knecht Jahwes die Gewalttäter
ihre Schuld und Torheit einsehen und staunend
bekennen: «Durch ihn gelingt der Plan Gottes»
(53,10).
Aus allem wird klar: «Der Gottesknecht tut in seiner

Einmaligkeit, was Israel, der Knecht, tun sollte»

(V. Eller). Da der rettende und heilende
Dienst des Knechts Jahwes allgemein ist, gehören
zu ihm und damit zum «neuen Israel» jene, die
glaubend seinem Beispiel folgen.



209

Wenn dem so ist, dann entsteht eine ganz neue
Sicht des Glaubensvolkes, des Volkes Gottes.
Zum Volk Gottes gehören dann nur, aber all jene,
die diesen gewaltlosen Einsatz wagen, um Gottes
Friedensherrschaft auf Erden Wirklichkeit werden
zu lassen. Das sind nicht nur die Getauften, nicht
nur jene, die an den Gott Israels und an den Gott
Jesu glauben, sondern alle, mögen sie Christen
oder Nichtchristen sein: Moslems, Buddhisten,
Hinduisten usw. oder Atheisten. Genau das lehrt
ausdrücklich das 2. Vatikanische Konzil, wenn es

sagt, dass Gott seine Gnade und damit seine
Gemeinschaft mit ihm jenen nicht verweigert, die
nach ihrem Gewissen leben.
Für uns Christen, alle, ob Laien oder Angehörige
der Hierarchie, stellt sich damit die erschütternd
ernste Frage: Gehören wir wirklich zum Volk
Gottes? Müssen wir Christen nicht Jesu Wort
ernst, sehr ernst nehmen: «Viele, die jetzt die
Ersten sind, werden dann die Letzten sein, und die
Letzten werden die Ersten sein» (Mk 10. 31)? Der
hl.Augustinus hat dieses Wort Jesu sehr ernst
genommen und noch verschärft: «Viele, die meinen,
drinnen zu sein, sind draussen; und viele, die
meinen, draussen zu sein, sind drinnen.» Für uns
Christen in der heutigen Weltsituation stellt sich
die erschütternd ernste Frage: Bin ich Mitarbeiter
an der Friedensherrschaft Gottes durch Gewalt-
losigkeit oder nicht? Diese Frage macht auch vor
dem Militärdienst nicht halt. Es ist gar nicht so
absurd, wenn kürzlich die Kritik an der kirchlichen
Leitung geübt wurde: Wenn sie schon die Abtreibung

mit Exkommunikation belegt bzw. jene, die
abtreiben lassen, abtreiben, dabei mithelfen oder
dazu raten, dann müsste die Kirche auch all jene
mit der Exkommunikation belegen, die Kriegswaffen

herstellen lassen, herstellen oder Pläne
dazu verwenden. - Die Gestalt des Gottesknechts
muss unsere Gewissen bis ins tiefste aufrütteln.
Das erst recht, wenn wir aufJesus schauen, der in
Höchstform die Sendung des Knechtes Jahwe
erfüllt hat: Durch Gewaltlosigkeit die Gewalt
überwinden.

Bewegung ATD Vierte
Welt - 30 Jahre Einsatz für
die Würde aller Menschen
Marie-Rose Blunschi

Immer wieder liest man in letzter Zeit Meldungen,

dass die Zahl der Obdachlosen oder der
Fürsorgeabhängigen im Steigen begriffen sei. Man
erfährt von den Schwierigkeiten, denen Arbeitslose
begegnen, wenn sie ausgesteuert sind. Ein Bericht
der Schweizerischen Fürsorgekonferenz kam
kürzlich zum Schluss, dass 20 Prozent der
Schweizerinnen und Schweizer unter dem Existenzminimum

leben, und eine andere Studie sagt, dass 15

Prozent der Bewohner und Bewohnerinnen des
Kantons Tessin arm sind.
Wenn wir uns heute wieder vermehrt bewusst
werden, dass die Armut in unserm Land existiert,
ja sogar zunimmt, so wird es um so dringender,
dass wir auf die Stimme derer hören, die schon
seit Generationen kämpfen müssen, weil sie arm
sind und am Rande unserer Gesellschaft stehen.
«Eine Person, die unter Vormundschaft gestellt
wurde, hat etwas zu sagen über die Würde jedes
Menschen. Eine Familie, die auf die Fürsorge
angewiesen ist, hat etwas zu sagen über die
Unantastbarkeit der Familie an sich, ein Heimkind
etwas zum Recht auf Identität und Zukunft für alle
Kinder», schreibt Hélène Beyeler in ihrem Buch
«Schweizer ohne Namen»1.
Sie haben etwas zu sagen, aber nur selten wird auf
sie gehört. Und so verzichtet unser Land bei der
Planung seiner Zukunft auf die Erfahrung derer,
die schon in der Vergangenheit auf der Seite
gelassen wurden. Wir riskieren damit, dass weiterhin

Menschen auf der Strecke bleiben, weil an sie
niemand gedacht hat. «Wie sollen die, die nicht
lesen und schreiben können, morgen einen
Computer bedienen?» fragt ein besorgterJugendlicher.
Kein Recht ist definitiv erreicht, solange es nicht


	Die Friedensherrschaft Gottes. 3

