Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 8

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes. 3
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031146

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Friedensherrschaft
Gottes 3

P. Anselm Biitler

Dass Friede fiir den heutigen Menschen einer der
wichtigsten Wiinsche darstellt, ist nur allzu be-
kannt, als dass dies noch besonders nachgewiesen
werden miisste. Aber die bedringende Frage ist:
Wie kann dieser Friede Wirklichkeit werden? In
zwel Artikeln habe ich aufgezeigt, dass nach der
Botschaft der Bibel Gott ein Friedensreich gewollt
hat, dass die Menschen diesen Plan aber aus eige-
ner Schuld zerstort haben. Gott aber lisst sich von
seinem Plan nicht abbringen. Daher hat er eine
neue Initiative ergriffen, um seinen Plan des Frie-
densreiches zu verwirklichen. Dies geschieht in
verschiedenen Schritten. Ein erster Schritt ist die
«Entfluchung der Erde», die wegen der Siinde des
Menschen verflucht war. Ein weiterer Schritt ist
nach dem Glauben Israels die Anerkennung ihres
Gottes Jahwes durch alle Vélker als Konig der
ganzen Schopfung. Das aber verlangt von den
Menschen eine gewaltige Umstellung, die sie aus
eigener Kraft nicht vollziehen kénnen. Das heisst
nicht, dass wir Menschen nun einfach die Hinde
in den Schoss legen sollen und warten, bis «etwas
geschieht». Wir Menschen miissen unsere Fihig-
keiten und Krifte einsetzen, um zu erkennen, wo
konkret im Menschen die Wurzel des Unfriedens
ist. Dazu muss auch die Wissenschaft, vor allem
Psychologie und Soziologie, ihren Beitrag leisten.
Die moderne Wissenschaft muss sich ernst mit der
Frage befassen, «<wo in der menschlichen Natur
die Friedlosigkeit ihren Ort und ihren Grund hat.
Warum hassen wir einander und uns selbst weit
tiber das Mass hinaus, in dem wir es uns bewusst
eingestchen?» (C.F. von Weizsicker). Antworten
auf diese Frage gibt es verschiedene. Mir scheint
jene von R. Girard am einleuchtendsten: der

Nachahmungstrieb. Einer beginnt, aggressiv zu

reagieren, der andere schligt aggressiv zuriick.
Und schon bilden sich Gruppen, die zum einen

205

oder zum andern halten, es entsteht die «Gruppen-
aggression», die sich ausbreitet wie eine Seuche
und nach und nach alle menschlichen Gruppen,
Volker und Rassen erfasst.

1. Ist Heilung von solcher Aggression moglich?
Viele Menschen glauben heute nicht mehr daran,

dass wir aus diesem Teufelskreis der Aggression
und Feindschaft herauskommen. Der Sozialdar-

- winismus lehrt sogar, das sei gar nicht nétig. Die

Aggressivitit sei biologisch ererbt. Die Friedlosig-
keit set ein Merkmal des gesunden Menschenver-
standes und darum der Heilung weder bediirftig
noch fihig.

Ganz anders beurteilen die Anhinger des dialek-
tischen Materialismus die Moglichkeit, dass auf
Erden ein Friedensreich entstehe. In der Natur
gibt es ein Gesetz, das die ganze Entwicklung von
der toten Materie bis zum Menschen und der
menschlichen Gesellschaft antreibt. Jetzt herrscht
in der Gesellschaft der Kampf zwischen «Kapitali-
sten» und «Proletariern». Dieser Kampf geht na-
turnotwendig aus zugunsten der Proletarier. Der
Privatbesitz verschwindet. Dann gibt es keinen
Streit um Geld und Karriere mehr. Es entsteht die
klassenlose Gesellschaft. Alle Menschen sind Brii-
der und Schwestern. Alle lieben einander. Und
das alles wird bewitkt vom Urgesetz in der Natur,
der Materie, das alles durchdringt und leitet.
Sowohl der soziale Darwinismus wie der dialekti-
sche Materialismus sind zwar schéne Theorien, die
sich aber faktisch in der Wirklichkeit nicht bewih-
ren. Wir miissen die Frage nach der Ursache des
weltweiten Streites, des Krieges, der Feindschaft
viel tiefer ansetzen. Erst dann kénnen wir eine
Antwort wagen, ob auf Erden ein Friedensreich
moglich 1st.

Der Mensch ist aufgrund seiner Kérperlichkeit
aufs engste verbunden mit der materiellen Um-
welt. Und alles Geschehen in der unbelebten Na-
tur hat seine Auswirkungen auf den Menschen. In
der materiellen Welt gibt es «naturnotwendig»
zerstérende Ereignisse. «Im vormenschlichen Be-



206

reich ereignet sich das Ubel im Fehlgehen der
Evolution, in Katastrophen, in Vernichtung. Die
Evolution geht thren Weg von «Versuch-Irrtums,
und die Erde zerstore gelegentlich, was sie aufge-
baut hat, z.B. durch Evolution. Insofern der
Mensch abhingig ist von der ihn umgebenden
Natur und von seiner eigenen biologischen Struk-
tur, hat er eine Geschichte von Bliite und Not,
von Leben und Sterben; auch von Kulturen, in
denen er lebt, wird er teilweise verseucht. Uber
das alles hinaus hat der Mensch die Freiheit zur
Liebe und damit die Méglichkeit, Liebe zu verwei-
gern. Seinen Mitmenschen gegeniiber ist das die
Freiheit zur Hilfe und zur Ausbeutung, zum
Freilassen und zum Zwingen, zum Frieden und
zum Krieg, zum Heil und zum Unbheil. In all dem
schafft der Mensch auch fiir sich selbst entweder
Heil oder Unheil. Er ist dazu gerufen, in Freiheit
er selbst zu werden in der Gemeinschaft mit an-
dern: er kann aber auch durch Egoismus und Hass
sich (und die andern) zerstéren» (P. Schoonen-
berg). — Paulus driickt diese Verflochtenheit der
Menschen mit der Natur und dem Unbheil, das
sich darin und damit auch fiir den Menschen
zeigt, mit folgenden Worten aus: «Wir wissen,
dass die gesamte Schépfung bis zum heutigen Tag
seufzt und in Geburtswehen liegt. Aber auch wir,
obwohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben,
seufzen in unseren Herzen und warten darauf,
dass wir mit der Erlésung unseres Leibes als Séhne
offenbar werden» (R6m, 8,2 f.). Dieses Ausgelie-
fertsein an die Natur, diese Unsicherheit vor Kata-
strophen und Ungliick, weckt im Menschen not-
wendig Aggressivitit, Neid, Missgunst. Wer von
der Katastrophe getroffen wird, beneidet den, der
ungeschoren davonkommt. Es entsteht das be-
riichtigte Netz von Hass und Feindschaft, von
dem oben die Rede war. So scheint der Mensch
und die ganze Menschheit in diesem Teufelskreis
eingeschlossen. Eigenmichtigkeit und Selbstbe-
hauptung werden zu den entscheidenden Kriften
im menschlichen Zusammenleben, das dann not-
wendig in Hass und Krieg ausartet.

Gibt es einen Ausweg aus diesem Teufelskreis? Ja,

wenn irgendwo Menschen dazu fihig werden, auf .

Neid, Hass, Angriff und alle Arten der Feindse--
ligkeit nicht zuriickzuschlagen, sondern das zu et-
tragen, anzunehmen und damit in einer Art
«Schocktherapie» die andern von ihrer Eigen-
michtigkeit und Selbstbehauptung zu befreien.

2. Gott macht Menschen zu dieser Alternative fahig

Wenn wir die Berichte des Alten Testamentes auf-
merksam lesen, wird uns bald aufgehen, dass sich
ein ganz bestimmter «roter Faden» durch diese
Berichte zieht: Gott erwihlt «Rettergestaltens,
welche, vom Geist Gottes ergriffen, fihig werden,
diese Alternative zu leben. Diese Rettergestalten
sind Mose, dann die Richter und die Propheten.
Unter den Propheten ist es vor allem Jeremia, der
vom Geist Gottes die Kraft erhilt, diese Alternati-
ve Wirklichkeit werden zu lassen: geschlagen wer-
den ohne zuriickzuschlagen.

Diese Mittlergestalten trugen als Zeichen ihrer Be-
auftragung und Befihigung durch Gott den
«Diensttitel»: «Knecht Jahwes». Urspriinglich soll-
te nach dem Plan Jahwes das ganze Volk Israel
«Knecht Jahwes» sein, das heisst jenes «Alternativ-
volk», in dem der Friede herrscht. Darum war
auch der eigentliche zentrale Name, den dieses
Volk als Ausdruck seiner Friedenssendung be-
niitzte und bis heute als Gruss beniitzt: «Shalom»,
umfassender Friede. Immer wieder findet sich in
den Weisungen des Alten Testaments direkt oder
indirekt die Mahnung: Bei euch soll es keine Un-
terdriickten geben, die Armen, Schwachen, Wai-
sen und Witwen diirffen nicht ausgebeutet wer-
den. Ja letztlich sind die sogenannten «Zehn Wor-
te» nichts anderes- als eine Anweisung fiir eine
Friedensgesellschaft.

Leider ist das Volk diesem Auftrag, «<Knecht Jah-
wes» und damit Friedesbringer fiir alle Vélker zu
sein, untreu geworden. Darum hat Gott, wie
oben angefiihrt, einzelne Menschen berufen und
sie zu Friedensbringern, zum «Knecht Jahwes»
bestellt. Diese sollten den Frieden leben in der Si-
tuation der Anschuldigung, Feindschaft und Ver-
folgung durch die Michtigen im Land.



Jeremia als «<Knecht Jahwes»

Unter diesen Friedenshringern, den «Knechten
Jahwes» nimmt der Prophet Jeremia eine «Spit-
zenstellungy ein. Er ist dazu berufen vom Mutter-
schoss an, wird von Jahwe zur Aufgabe des Knech-
tes Jahwes als Friedensbringer ausgestattet und
befihigt. Aber mit seiner Friedensbotschaft stosst
er auf die Gegnerschaft der fithrenden Schichten,
die ihn schliesslich umbringen wollen. Dieser
Auftrag ist aber so schwer, dass Jeremia daran fast
zerbricht, dass er bei Jahwe klagt, sein Dasein sei
in den Augen der Menschen vetflucht. Aber Jere-
mia schligt nicht zuriick, er ertrigt die ganze
Feindschaft der Fiihrenden und des Volkes, ohne
zutiickzuschlagen. Er bleibt dem Auftrag Jahwes
treu. Und er erhilt die Zusicherung Jahwes, dass
er selber gerettet witd, aber auch, dass sein fried-
liebendes Verhalten Erfolg haben wird: einmal
witd ganz Israel dieses Verhalten leben und so sei-
ne urspriingliche Sendung als «Knecht Jahwes»
verwirklichen zum Wohl aller Vélker: Von Israel
wird der Friede ausgehen in die ganze Mensch-
heit.

Der Friedensbringer «Knecht Jahwes»
in den Gottesknechtliedern

Das Beispiel Jeremias konnte sich nicht durchset-
zen. Israel ist nicht das alternative Friedensvolk
geworden. So wurde es vom Schicksal der Feind-
schaft, des Krieges aufs hirteste getroffen. Es ver-
lor seine politische Eigenstindigkeit, wurde von
feindlichen Herren erobert, unterdriickt und in
die Gefangenschaft verschleppt. Das war fiir Israel
der absolute Tiefpunkt, das war eigentlich die
Vernichtung Israels, nicht als Rasse, aber als auser-
wihltes Volk Gottes. Gott schien Israel verworfen
zu haben, weil es seine Sendung, ein Volk des
Friedens zu sein, verraten hatte. — Aber gerade in
diesem tiefsten Punkt, in dieser dunkelsten Stun-
de seiner Geschichte darf Israel von Jahwe die Bot-
schaft erfahren, dass er einen «<Knecht Jahwes» be-
rufen wird, der die Friedenssendung Israels wie-

207

der aufgreifen und leben wird. Dieser «Knecht
Jahwes» greift all das auf, was in Israel an Bemii-
hung, Friedensvolk zu sein, einmal gelebt wor-
den war und zum Teil noch gelebt wurde. «Viele
alttestamentlichen Gebete zeigen uns die volle
Bereitschaft Frommer, auf Rache jeder Art zu ver-
zichten und ihre Sache Gott allein und seinen ge-
heimnisvollen Plinen zu iiberlassen. Die von
Menschen gegen Menschen, vor allem gegen
Arme wie Fromme ausgeiibte Gewalt kann nur
durch das Gericht Gottes, das Gericht Jahwes
endgiiltig iiberwunden werden» (L. Ruppert).

Dass und wie Jahwe die Gewalt iiberwindet und

~ Frieden wirkt, das zeigt sich in strahlender Weise

im «Knecht Jahwes» wie er im zweiten Teil des Bu-
ches Jesaja geschildert wird. «In den grossartigen
Liedern des Gottesknechtes bei Deutero-Jesaja
bricht eine bisher nur keimhafte und verborgene
Dynamik (vgl. Jeremia) der Sicht des rettenden
Gottes durch, eine Sicht, die zur Herzmitte des
neutestamentlichen Friedensevangeliums wird»
(B. Hiring). Der Alttestamentler Ernst Haag
schildert dies so: «Erst das Erlebnis des Gottes-
knechtes und seines unschuldigen, mit Ergeben-
heit in den Willen Gottes ertragenen Leidens
kann nach der prophetischen Schau von Jesaja 53
in den Ubeltitern und Gewalttitern die Erkennt-
nis bewirken, dass Jahwe dazu in der Lage ist,
auch auf anderem Wege als durch Gericht iiber
die Schuldigen die in ungerechter Gewalt beste-
hende Stinde hinwegzunehmen und durch die da-
mit bewirkte Erkenntnis in den Siindern, den Ge-
walttitern, die Gewalt selbst zu iiberwinden, in-
sofern sie nimlich von ihnen (den Gewalttitern)
als siindhaft, ja als unmenschlich durchschaut
wird.

3. Durchsetzung der Friedensherrschaft Gottes
durch Gewaltlosigkeit

Die Gestalt des «Knechtes Jahwes», wie sie in den
vier sogenannten «Gottesknechtliedern» im zwei-
ten Teil des Buches Jesaja vorliegen, ist die ein-
driicklichste Schilderung, wie Gott, Jahwe, seine



208

Friedensherrschaft durchsetzt durch Gewaltlosig-
keit. Ernst Haag schreibt dazu: «Bei diesem Werk
(den Gottesknechtliedern), das zu den Hohe-
punkten der alttestamentlichen Uberlieferung
zihlt, geht es um eine Form der Durchsetzung
von Jahwes Friedensherrschaft in dieser Welt, die
im Gegensatz zu den bisher bekannten Formen
gerade wegen des besonderen Verhiltnisses von
Gewalt und Gewaltlosigkeit neue Massstibe
setzt.»

Als erstes ist zu beachten: Gott selber garantiert
die Durchsetzung der Friedensherrschaft mittels
Gewaltlosigkeit. «Ich selber habe auf ihn (den et-
wihlten Knecht Jahwes) meinen Geist gesetzt»
(42, 2). Der Knecht Jahwes «schreit nicht und
lirmt nicht, auf der Strasse lisst er seine Stimme
nicht erschallen» (42, 2). Damit ist gemeint, dass
der Knecht Jahwes keinen Aufruf erlisst zum
Heerbann im Jahwekrieg. Dieses Rufen und
Schreien auf den Strassen und das Lirmen ent-
sprach damals dem, was wir Mobilisierung der Ar-
mee nennen. Der Knecht Jahwes erlisst also kein
Aufgebot zum Kriegs- oder Militidrdienst. Das
Wirken des Knechts Jahwes ist nicht ausgerichtet
auf zerstorerischen Krieg und vernichtende
Rache, sondern auf Heilung von Gewalttitigkeit
und Erneuerung: «Das geknickte Rohr zerbricht er
nicht, und den glimmenden Docht 18scht er nicht
aus» (42, 3). Diese friedenschaffende Titigkeit des
Knechtes Jahwes ist eine weltweite Sendung: «Ich
habe dich geschaffen und dazu bestimmt, der
Bund fiir mein Volk und das Licht fiir die Vélker
zu sein» (42, 6). Das befreiende, friedenschaffen-
de Tun des Knechtes Jahwes wird so beschrieben:
«Blinde Augen 6ffnen, Gefangene aus dem Ker-
ker holen und alle, die im Dunkel sitzen, aus ihrer
Haft zu befreien» (42, 7).

Im zweiten Lied spricht der Knecht Jahwes deut-
lich von seiner unsagbar schweren Aufgabe und
vom scheinbaren Scheitern: «Ich habe mich ver-
geblich bemiiht, umsonst und nutzlos meine
Kraft vertan» (49, 4). Aber erhilt von Jahwe eine
ermutigende Antwort: «Doch jetzt hat Jahwe ge-
sprochen . .. <Ich mache dich zum Licht fiir die
Vélker, damit mein Heil (die Friedensherrschaft)

sich ausbreite bis ans Ende der Erde»» (49, 6). Die
Spannung zwischen der scheinbaren Schwachheit
der Mittel und der unerhérten Grosse des Erfolgs
kommt in den folgenden Versen zur Sprache:
«So spricht der Herr, der Befreier Israels zum tief
verachteten Mann, dem Abscheu der Leute: Koni-
ge werden es sechen und sich erheben, Firsten
werfen sich nieder um des Herrn willen, der treu
ist» (49, 7). Den gleichen Kontrast zeigt das dritte
Lied vom Knecht Jahwes: «Mein Gesicht verbarg
ich nicht vor Schmihung und Speichel. Doch
Gott, der Herr, wird mir helfen; darum werde ich
nicht in Schande enden» (50, 6 £.).

Das vierte Lied vom leidenden Knecht Jahwes be-
ginnt mit einer feierlichen géttlichen Zusiche-
rung, dass sein Weg allem Anschein zum Trotz
das Heil bewirkt, obwohl sich viele iiber ihn ent-
setzen (53, 4). Jene, die meinen, er sel «ein von
Gott Geschlageners, irren sich; denn er leidet frei-
willig im Vollzug gewaltloser Durchsetzung der
Friedensherrschaft Gottes. «Zu unserem Heil lag
Strafe auf ithm: durch seine Wunden wurde uns
Heilung zuteil» (53,5). - Der letzte Teil dieses
vierten Liedes des Knechtes Jahwes hebt ausdriick-
lich hervor, dass der Knecht Jahwes aller Gewalt
abgesagt hat und absolut frei ist von Falschheit
und Trug. Gerade so gelingt der Heilsplan Jah-
wes, die Aufrichtung .seiner Friedensherrschaft:
«Wie ein Schaf, das vor den Scherern verstummt
... Dabei hat er keine Gewalttat veriibt und kei-
ne Liige kam aus seinem Mund» (53, 5-7). Der
Knecht Jahwes ist jener, der die Menschheit heile,
der sich «gewaltfrei in die Bresche wirft» (B. Hi-
ring) und «fiir die Schuldigen eintritt» (53, 12).
Der Erfolg dieses Verhaltens ist, dass im Blick auf
den gewaltfreien Knecht Jahwes die Gewalttiter
ihre Schuld und Torheit einsehen und staunend
bekennen: «Durch ihn gelingt der Plan Gottes»
(53, 10).

Aus allem wird klar: «Der Gottesknecht tut in sei-
ner Einmaligkeit, was Israel, der Knecht, tun soll-
te» (V. Eller). Da der rettende und heilende
Dienst des Knechts Jahwes allgemein ist, gehoren
zu ihm und damit zum «neuen Israel» jene, die
glaubend seinem Beispiel folgen.



Wenn dem so ist, dann entsteht eine ganz neue
Sicht des Glaubensvolkes, des Volkes Gottes.
Zum Volk Gottes gehdren dann nur, aber all jene,
die diesen gewaltlosen Einsatz wagen, um Gottes
Friedensherrschaft auf Erden Wirklichkeit werden
zu lassen. Das sind nicht nur die Getauften, nicht
nut jene, die an den Gott Israels und an den Gott
Jesu glauben, sondern alle, mogen sie Christen
oder Nichtchristen sein: Moslems, Buddhisten,
Hinduisten usw. oder Atheisten. Genau das lehrt
ausdriicklich das 2. Vatikanische Konzil, wenn es
sagt, dass Gott seine Gnade und damit seine Ge-
meinschaft mit ihm jenen nicht verweigert, die
nach ithrem Gewissen leben.

Fiir uns Christen, alle, ob Laien oder Angehdrige
der Hierarchie, stellt sich damit die erschiitternd
ernste Frage: Gehdren wir wirklich zum Volk
Gottes? Miissen wir Christen nicht Jesu Wort
ernst, sehr ernst nehmen: «Viele, die jetzt die Er-
sten sind, werden dann die Letzten sein, und die
Letzten werden die Ersten sein» (Mk 10. 31)? Der
hl.Augustinus hat dieses Wort Jesu sehr ernst ge-
nommen und noch verschirft: «Viele, die meinen,
drinnen zu sein, sind draussen; und viele, die
meinen, draussen zu sein, sind drinnen.» Fiir uns
Christen in der heutigen Weltsituation stellt sich
die erschiitternd ernste Frage: Bin ich Mitarbeiter
an der Friedensherrschaft Gottes durch Gewalt-
losigkeit oder nicht? Diese Frage macht auch vor
dem Militirdienst nicht halt. Es ist gar nicht so ab-
surd, wenn kiirzlich die Kritik an der kirchlichen
Leitung geiibt wurde: Wenn sie schon die Abtrei-
bung mit Exkommunikation belegt bzw. jene, die
abtreiben lassen, abtreiben, dabeil mithelfen oder
dazu raten, dann miisste die Kirche auch all jene
mit der Exkommunikation belegen, die Kriegs-
waffen herstellen lassen, herstellen oder Pline
dazu verwenden. — Die Gestalt des Gottesknechts
muss unsere Gewissen bis ins tiefste aufriitteln.
Das erst recht, wenn wir auf Jesus schauen, der in
Hochstform die Sendung des Knechtes Jahwe er-
fullt hat: Durch Gewaltlosigkeit die Gewalt tiber-
winden.

209

Bewegung ATD Vierte
Welt — 30 Jahre Einsatz fur
die Wiirde aller Menschen

Marie-Rose Blunschi

Immer wieder liest man in letzter Zeit Meldun-
gen, dass die Zahl der Obdachlosen oder der Fiir-
sorgeabhingigen im Steigen begriffen ser. Man er-
fihrt von den Schwierigkeiten, denen Arbeitslose
begegnen, wenn sie ausgesteuert sind. Ein Bericht
der Schweizerischen Fiirsorgekonferenz kam
kiirzlich zum Schluss, dass 20 Prozent der Schwei-
zerinnen und Schweizer unter dem Existenzmini-
mum leben, und eine andere Studie sagt, dass 15
Prozent der Bewohner und Bewohnerinnen des
Kantons Tessin arm sind.

Wenn wir uns heute wieder vermehrt bewusst
werden, dass die Armut in unserm Land existiert,
ja sogar zunimmt, so wird es um so dringender,
dass wir auf die Stimme derer héren, die schon
seit Generationen kimpfen miissen, weil sie arm
sind und am Rande unserer Gesellschaft stehen.
«Eine Person, die unter Vormundschaft gestellt
wurde, hat etwas zu sagen iiber die Wiirde jedes
Menschen. Eine Familie, die auf die Fiirsorge an-
gewiesen ist, hat etwas zu sagen iiber die Unan-
tastbarkeit der Familie an sich, ein Heimkind et-
was zum Recht auf Identitit und Zukunft fiir alle
Kinder», schreibt Héléne Beyeler in ihrem Buch
«Schweizer ohne Namen»'.

Sie haben etwas zu sagen, aber nur selten wird auf
sie gehort. Und so verzichtet unser Land bei der
Planung seiner Zukunft auf die Erfahrung derer,
die schon in der Vergangenheit auf der Seite ge-
lassen wurden. Wir riskieren damit, dass weitet-
hin Menschen auf der Strecke bleiben, weil an sie
niemand gedacht hat. «Wie sollen die, die nicht
lesen und schreiben kénnen, morgen einen Com-
puter bedienen?» fragt ein besorgter Jugendlicher.
Kein Recht ist definitiv erreicht, solange es nicht



	Die Friedensherrschaft Gottes. 3

