Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 7

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes. 2
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

174

Die Friedensherrschaft
Gottes 2

P. Anselm Biitler

Dass heute der Weltfriede iusserst bedroht ist,
wissen wir alle schon zur Geniige. Auch wenn die
«Michtigen» immer neue Verhandlungen anset-
zen, um diesen bedrohten Frieden zu wahren, ist
uns bewusst, dass psychologisch die Gefahr des
«grossen Krieges» viel bedrohlicher ist, als viele es
zugeben wollen. «Frieden durch Abschreckung»
hat sich schon lingst als «<stumpfe Waffe» erwie-
sen. Man kann nicht jahre- ja jahrzehntelang
Krieg gleichsam als «Trockeniibung» betreiben.
Einmal wird die psychische Spannung so gross,
dass das «Uben des Ernstfalles» in den wirklichen
Ernstfall umkippt. - Im Wissen um diese aktuelle
Gefahr eines menschenzerstorenden Krieges ha-
ben sich in den vergangenen Jahren mehr und
mehr Gruppen gebildet, die Friedensbewegun-
gen, die eine entscheidende Handlung fordern,
damit nie mehr Krieg sein kénne: Die Vernich-
tung aller Kriegswaffen. Dabei tragen viele sol-
cher Gruppen bei ihren Protestmirschen gegen
die Waffen Spruchbinder mit: «Pflugscharen statt
Schwerter!» Dieser Text stammt aus dem Prophe-
ten Jesaja. Allerdings werden diese Gruppen von
andern als weltfremde Illusionisten abgetan. Da-
bei wird etwa das Wort aus Schillers Wilhelm Tell
zitiert: «Es kann der Frommste nicht in Frieden
leben, wenn es dem bdsen Nachbar nicht gefillt!»
— Wer hat Recht? Die sogenannten Illusionisten,
die sich auf die Bibel berufen, oder die sogenann-
ten Realisten, die sich auf die <harte Wirklichkeits
berufen? Mir scheint, keine der beiden Gruppen

‘hat mit ihren vordergriindigen Argumenten

Recht. Wir miissen auf die tieferen Zusammen-
hinge achten. In den folgenden Ausfithrungen
will ich versuchen, den Text aus dem Buch Jesaja
in den grésseren Horizont des israelischen Frie-
densverstindnisses zu stellen und daraus Folge-
rungen fiir unser heutiges Verhalten zu ziehen.

1. Israels grosse Friedensvision

Der oben angefiihrte Text aus Jesaja: «Pflugscha-
ren statt Schwerters stammt aus einer grossen Ver-
heissung eines weltweiten Friedensreiches, das
Jahwe durch seinen Messias verwirklichen wird.
Der vollstindige Text lautet: «Am Ende der Tage
wird es geschehen: Der Berg mit dem Haus des
Herrn steht fest gegriindet als hochster der Berge;
er iiberragt alle Hiigel. Zu ihm strémen alle Vél-
ker. Viele Nationen machen sich auf und sagen:
Kommt, wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn
und zum Haus Gottes Jakobs. Er zeige uns seine
Wege, auf seinen Pfaden wollen wir gehen. Denn
von Zion kommt die Weisung des Herrn, aus Je-
rusalem sein Wort. Er spricht Recht im Streit der
Volker, er weist viele Nationen zurecht. Dann
schmieden sie Pflugscharen aus ihren Schweriern
und Winzermesser aus ihren Lanzen. Man zieht
nicht mehr das Schwert Volk gegen Volk und iibt
nicht mebr fiir den Krieg. Ihr vom Haus Jakob,
kommt, wir wollen unsere Wege gehen im Licht
des Herrn» (Jes 2, 2-5).

Was kénnen wir aus diesem Text lernen? Als er-
stes ist festzuhalten: Gott selber ist es, der den
weltweiten Frieden wirke, nicht die Menschen.
Das ist allerdings nicht so zu verstehen, als ob die
Menschen nun einfach die Hinde in den Schoss
legen kénnten und Gott «<an den Menschen vor-
bei» sein Friedensreich aufrichten wiirde. Der
Neutestamentler Helmut Merklein schreibt dazu:
«Jesus gibt den Jiingern den Auftrag und die Voll-
macht, die Werke des Friedensreiches Gottes zu
vollbringen. Das bedeutet nicht, dass die Gottes-
herrschaft zum Gegenstand menschlicher Aktivi-
tdt wird, da die Taten der Jiinger nicht aus sich



selbst und gleichsam mit innerer Automatik (im
Sinne der beliebten, aber falschen Rede vom
Bauen am Reiche Gottes>) geschehen, sondern
nur insofern diese Qualitit besitzen, als sich in ih-

nen das gd#tliche Geschehen ereignet ... Weil es

sich um gé##/iches Geschehen handelt, das sich im
Tun der Menschen ereignet, kann kein Mensch
sein konkretes Handeln insofern es menschliches
Handeln ist, mit Gewissheit als Geschehensereig-
nis der Gottesherrschaft ausgeben . .. Aber ohne
das Vertrauen, dass sich im menschlichen Han-
deln gottliches Geschehen ereignet, wire die Auf-
forderung Jesu an die Jiinger: <Heilt die Kranken
... und sagt den Leuten: Das Reich Gottes ist
euch nahe> (Lk 10, 9) ihrer Kraft beraubt.»

Ein Zweites ist bei dieser Friedensvision und -ver-
heissung zu beachten. Entscheidende Vorausset-
zung fiir einen weltweiten Frieden ist, dass alle
Vélker den Glauben an Jahwe, den Gott Israels,
angenommen haben. Daher die Verheissung ei-
ner weltweiten grossen Volkerprozession zum Hei-
ligtum Jahwes, zum Tempel in Jerusalem. «Gott
ist nun allein Kénig, die andern Gétter sind ent-
machtet. Daher gibt es keinen Krieg mehr» (H.
Metklein). Auch das ist das Werk Jahwes. Erster
Schritt dazu ist, dass er die Verbannten Israels aus
der Verbannung in die Heimat fiihrt, indem er
seine Macht vor allen Vélkern offenbart. Die Vol-
ker erkennen dadurch, dass ihre Goétter machtlos
sind, und bekehren sich zum Gott Israels: « Wie
willkommen sind auf den Bergen die Schritte des
Freudenboten, der Frieden ankiindigt, der eine
frohe Botschaft bringt und Rettung verheisst, der
zu Zion sagt: Dein Gott ist Konig ... Denn der
Herr trostet sein Volk, er erldst Jerusalem. Der
Herr macht seinen heiligen Arm frei vor den Au-
gen der Vélker. Alle Enden der Erde sehen das
Heil unseres Gottes» (Jes 52, 7.10).

Erst jetzt, gleichsam als dritter Schritt, kommt es
zur Vernichtung der Waffen bzw. der Umschmel-
zung der Waffen in Nutzgerite. Und das ist die
Folge der Tatsache, dass nun alle auf das Wort
Jahwes héren und es verwirklichen, dass alle V6l-
ker nun jenen Lebensweg gehen, jene Lebensform
gestalten, die Jahwe aufzeigt.

175

2. Bringt der Glaube an den gleichen Gott wirk-
lich den Weltfrieden?

Die Verheissung des grossen Weltfriedens ist zeit-
lich angesetzt «am Ende der Tage». Es ist also ein
endzeitlicher Friede. Nun glauben wir, dass Gott
mit und durch Jesus von Nazareth dieses endzeit-
liche Handeln begonnen hat. Zeitlich gesehen,
kénnte also jetzt schon der grosse Weltfrieden
herrschen. Allerdings gehért es auch zum Glau-
ben an Jesus als den Messias und Friedensbringer,
dass mit ihm die Endzeit zwar begonnen, aber
noch nicht zu ihrer Fiille gelangt ist. Diese Fiille
steht noch aus. Aber sie hat begonnen. Das aber
heisst, dass auch die Voraussetzung fiir dieses end-
zeitliche Friedensreich begonnen hat: der Glaube
aller Menschen an den Gott Israels.

Wie steht es denn damit? In einem Gesprich dus-
serte sich Pinchas Lapide folgendermassen: Nur
dank des Christentums und seiner Missionstitig-
keit ist unser Gott Jahwe in aller Welt bekannt ge-
worden. Die Christen glauben also zusammen mit
den Juden an den gleichen Gott, an den Gott Jah-
we, der sich Mose geoffenbart hat als jener, der
die Unterdriickung beseitigt und ein Leben in
Freiheit und Friede ermd&glicht. Es ist der gleiche
Gott, der sich in Jesus als der Gott des Friedens
gezeigt hat und den Jesus in seinem Wirken und
Verkiinden als den Gott des Friedens bezeugt
hat. Es ist wohl wichtig, dass in Christen und Ju-
den die grundsitzliche Erkenntnis lebendig wird:
Wir glauben an den gleichen Gott. Und auch der
Islam glaubt wie Mohammed es betont hat, an
den gleichen Gott Jahwe. Drei grosse Weltreligio-
nen glauben also grundsitzlich an den gleichen
Gott. Das sollte eigentlich als Folge haben: Hier
ist eine grosse Menschengruppe, die den gleichen
Gott verehrt, und da nach Israels Glaube die Ver-
ehrung des gleichen Gottes den Frieden, die V6l-
kergemeinschaft dieser Menschengruppen be-
witkt, sollten Juden, Christen und Moslems jene
grosse Volkergemeinschaft sein, die innerhalb der
Bevolkerung der Erde den «harten Kern» bildet,
der den Anfang der Friedensherrschaft Gottes in-
mitten der ganzen Weltbevslkerung bildet.



176

Nun, die Realitit belehrt uns des Gegenteils. Ge-
rade zwischen diesen Volkern herrschte immer
wieder friedloser Zustand, Feindschaft und
Krieg. Ja, die Geschichte gibt noch ein schlimme-
res Zeugnis: auch innerhalb der Christen herrschte
und herrscht immer wieder Krieg. Die Geschichte
Europas beweist uns das nur zu deutlich. Seit Eu-
ropa christianisiert ist, ist europdische Geschichte
immer Kriegsgeschichte. Denken wir vor allem an
den 1. und 2. Weltkrieg. Vor allem im 1. Welt-
krieg waren nicht nur die Vélker der verfeindeten
Nationen Christen, sondern auch die Regierungen
dieser Nationen nannten sich bewusst Christen.
Wenn wir noch die eigentlichen Religionskriege
mit in Betracht ziehen, dann sieht die Bilanz ganz
diister aus. Da bleibt nichts von jenem «anfang-
haften» Frieden, wie Israel nach seinem Glauben
ihn erhoffte, wenn die Vélker den gleichen Gott
verehrten.

Und doch, so ganz diister ist die Geschichte der
christlichen Vélker doch auch wieder nicht. Im
Europa des 11. Jahrhunderts entstand eine bedeu-
tende Friedensbewegung. Diese war getragen von
der Uberzeugung, dass Gott Frieden zwischen
Menschen und Vélkern will. Hier lebte im Chri-
stentum eine spite «Nachwirkung» der propheti-
schen Verheissungen des Alten Testamentes wie-
der auf, jener Verheissungen vom Friedensreich
Gottes, das der Messias herstellen werde.

Gegen Ende des 10. Jahrhunderts entstand in
Stidfrankreich die Bewegung des «Gottesfrie-
dens». Es war dies eine religiés motivierte Aktion,
die sich nach und nach iiber das ganze Abendland
ausbreitete. Ziel dieser Bewegung war der «innen-
politische» Friede. Es ging dieser Bewegung dat-
um, das Fehdewesen einzuschrinken. Da damals
die staatliche Autoritit noch zu schwach war, um
innenpolitische Feindschaften und Streite ge-
richtlich zu schlichten, wurde die «Fehdes tole-
riert. Es war dies eine offene Feindschaft zwischen
zwei Freien oder ihren Sippen, die Verletzung der
Ehre durch «Gegenschlag» wiederherstellen woll-
te.

Der «Gottesfrieden» wollte dieses Fehdewesen
einschrinken: Bestimmte Berufsgruppen (Geistli-

~che, Kaufleute, Bauern usw.) sollten vor der Feh-

de geschiitzt sein, ebenso bestimmte Orte wie Kir-
chen, Miithlen usw.

Angeregt von dieser Friedensbewegung entwik-
kelte sich dann zu Beginn des 11. Jahrhunderts
vor allem in Deutschland die sogenannte «Treuga
Dei». Dies war eine Friedensbewegung in <«aus-
senpolitischen» Beziehungen. Auch sie war reli-
gids motiviert, vor allem in Ehrfurcht vor dem Lei-
den und Sterben Jesu Christi. Dank dieser Frie-
densbewegung konnte erreicht werden, dass fur
bestimmte Zeitriume ein allgemeiner Waffen-
stillstand eingehalten wurde: Zuerst von Samstag
bis Montag, spiter vom Mittwochabend bis zum
Montagmorgen, ferner in der Karwoche usw. —
Gerade in dieser Friedensbewegung der «Treuga
Dei» wird sichtbar, dass Menschen aufgrund des
Glaubens an den gleichen Gott zu gegenseitiger
Friedenshaltung motiviert werden konnten.
Natiirlich waren das nur anfanghafte Spuren jenes
Friedens, den Israels Glaube aufgrund des glei-
chen Gottesglaubens aller Volker erwartete und
erhoffte. Aber es zeigt doch, dass die Verehrung
des gleichen Gottes, das Hoéren auf sein Wort,
Menschen dazu fihig machte, miteinander in
Frieden zu leben.

3. Bewusstseinsbildung als Voraussetzung des
Friedens

Diese Friedensbewegungen des Mittelalters, die
getragen waren vom Glauben an den Gott und
Vater unseres Herrn Jesus Christus, zeigen uns
den Weg auf, wie vom gemeinsamen Glauben her
eine friedliche Vélkergemeinschaft gefordert wer-
den kann. Die Menschen des Mittelalters waren
geprigt vom Bewusstsein, dass sie alle Christen
sind. Leider schwand dieses Bewusstsein mehr und
mehr mit der Entstehung der Nationalstaaten.
Die Menschen fiihlten sich nun nicht mehr zuerst
als Christen, die der gleichen Glaubensgemein-
schaft angehorten und so eine volkeriibergteifen-
de Einheit bildeten. Das Nationalbewusstsein
dringte sich in den Vordergrund, das «Christbe-



wusstsein» wurde in den Hintergrund gedringt.
Durch die Glaubensspaltung wurde das Bewusst-
sein, dass alle Christen durch die Taufe in Jesus
Christus geeint sind, noch mehr zerstért. Man
nannte und wusste sich nicht mehr als Christ, son-
dern Katholik, als Evangelischer usw.

Heute stehen wir in Europa vor einer andern Si-
tuation. Die europiische Gemeinschaft lisst lang-
sam wieder ein iibernationales Bewusstsein wach
werden. Die 6kumenische Bewegung schenkt al-
len Christen nach und nach ein ibetkonfessionel-
les Bewusstsein, dass wir alle Christen sind. Aller-
dings findet sich in Europa ein immer grosserer
Prozentsatz von Menschen, die sich vom Christen-
tum lossagen. Aber gerade das sollte alle, die be-
wusst Christen sind, um so mehr aneifern, ihr Be-
wusstsein als Christen zu aktivieren und das christ-
liche Verbundenheitsgefithl aufgrund des Glau-
bens an den gleichen Gott, den Vater unseres
Herrn Jesus Christus, neu lebendig werden zu las-
sen, — Die Bewegung zum Gesprich zwischen den
grossen monotheistischen Religionen wie auch mit
den andern Weltreligionen kann beitragen, dass
alle mehr und mehr zur Erkenntnis kommen, dass
sie letztlich den gleichen Gott verehren.
Allerdings braucht es dazu ganz bestimmte Vor-
aussetzungen an Grundhaltungen. Hier stehen
wir vor dem schwierigen Problem, dass die Macht-
blécke durch ihr militdrisches Denken dieses Be-
wusstsein erschweren. Oswald von Nell-Breuning
schreibt zu diesem Problem: «Die generalstibleri-
sche Tatigkeit besteht zum Grossteil darin, alle er-
denklichen, noch so heimtiickischen feindseligen
Machenschaften eines potentiellen Gegners in Er-
wigung zu zichen und bis ins kleinste durchzu-
denken, um Vorkehrungen dagegen zu treffen
und eine wirksame Abwehr planend vorzuberei-
ten. Fithrt das nicht fast unausbleiblich dazu,
dem potentiellen Gegner alle diese Bosheiten und
Falschheiten zzzutranen, sie ihm zu unterstellen,
wodurch allmihlich ein <Feznabild> von thm ent-
steht, das ihn nicht mehr bloss als potentiellen,
sondern als a@kruellen Gegner erscheinen und
Hass, ja Angriffslust gegen ihn entbrennen lisst?
Sind dann noch gegensitzliche, letzten Endes

177

weltanschaulich begriindete Werthaltungen im
Spiel wie zwischen den Blocken der sogenannten
freien und der sogenannten autoritir-totalitiren
(kommunistischen) Welt, dann ist es ganz ausser-
ordentlich schwierig, von allen Emotionen frei
niichtern daran festzuhalten, dass wir dennoch
aufs Ganze gesehen alle miteinander auf Gedeih
und Verderb verbunden und aufeinander ange-
wiesen sind und Verantwortung fiireinander tra-
gen.»

Aber trotz oder gerade wegen dieser Schwierigkei-
ten diirfen wir daran glauben, dass ein iiberzeug-
tes Christentum, das nicht einfach traditionell
verwurzelt ist, sondern aus der Erfahrung des Got-
tes lebt, der Frieden will und Frieden schenkt,
entscheidend mithelfen kann, dass Gottes Heils-
plan: «Frieden auf Erden den Menschen seiner
Gnade», wenigstens schrittweise Wirklichkeit
wird. Teresa von Avila, die in einer sehr kriegeri-
schen Zeit lebte, weist uns diesen Weg: es ist der
Weg der Gotteserfahrung im meditativen und
kontemplativen Gebet. Sie kommt darauf zu
sprechen bei der Meditation iiber die Vaterunser-
bitten: «Geheiligt werde dein Name, dein Reich
komme!»

Erika Lorenz schreibt im Kommentar zu diesem
Text der hl. Teresa: «Das Kommen des Reiches
Gottes ist ein Gnadengeschenk, das wir zuvor in-
netlich verstanden und gewiinscht haben. Anders
liesse sich auch bei dieser Vaterunserbitte die Hal-
tung des innern Betens nicht bewahren. Da hier
ein erstes Einschwingen in Gottes Willen stattfin-
det, kann die Erfahrung des Gebets der Ruhe
trotz des tiefen inneren Friedens keine Isolation
bedeuten. Mit Gottes Liebe wendet sich auch die
unsere den Geschépfen, dem Mitmenschen zu,
deren Bestes wir wollen und zu erreichen suchen.
So ist in uns ein Teil des Gottesreiches verwirk-
licht, wir sind, wie wir sein sollten, und daher ru-
hig. Solche «von allen> zu iibende Haltung, all-
mihlich iiber die Gebetszeit hinaus gefestigt,
wiirde dann auch den Zusseren Frieden mirt sich
bringen, Kriege vermeiden, so dass die Sorge fiir
die Schépfung mit dem innerlich verwandelnden
Gebet jedes einzelnen beginnt.»



178

Wissen wir Christen wirklich, welche Verantwor-

tung fiir den Vélkerfrieden wir haben, oder auch, -

welche grosse Chance wir besitzen, mitzuwirken
an der Realisierung des Volkerfriedens. Was die
Propheten verheissen, den universalen Frieden,
ist keine weltfremde Utopie. Sie ist zwar endzeitli-
ches Geschenk Gottes. Aber wir Christen sind be-
auftragt und befihigt, diesen universalen Welt-
frieden anfanghaft zu verwirklichen, wenn wir uns
im Gebet (und dann im Handeln) ganz Gott 6ff-
nen und uns von Gott «treiben» lassen. Wir Chri-
sten haben der Menschheit eine wirkliche Hilfe zu
bieten: je mehr wir mit Gott verbunden sind, wer-
den wir untereinander verbunden und friedlie-
bend sein. Und das kénnte dann <attraktiv» auf
die andern wirken, dass sie sich unserem Gott,
dem Vater Jesu Christi zuwenden, der einmal den
vollen Frieden Witklichkeit werden lisst.

Der Dienst des Diakons
Fr. Alban Liiber

Am 25. August dieses Jahres werde ich aus der
Hand unseres Bischofs Otto die Diakonatsweihe
empfangen. Immer wieder wird man nach dem
Sinn und dem Inhalt des Diakonenamtes gefragt,
das anscheinend im Bewusstsein der Gliubigen
noch nicht fest verankert ist.

Das Amt des Diakons reicht bis in die Anfinge
des Christentums zuriick. Der Apostel Paulus
spricht zu Beginn des Philipperbriefes die Vorste-
her (Episkopen) und Diakone an (Phil 1,1), und
im ersten Timotheusbrief gibt es einen eigenen
Tugendkatalog fiir die Diakone (1 Tim 3, 8-13).
Die Bezeichnung «Diakon» stammt aus dem
Griechischen und heisst einfach «Diener». Das
griechische Wort fiir Dienst, «diakonia», kommt
im Neuen Testament unzihlige Male vor und
wird im Zusammenhang verschiedenster Hilfelei-
stungen verwendet. Das Amt der Apostel und ih-
rer Mitarbeiter kann als Diakonie, als Dienst be-
zeichnet werden, eine besonders schone Stelle
hierzu steht im zweiten Korintherbrief: «In allem
erweisen wir uns als Gottes Diener: durch grosse
Standhaftigkeit, in Bedringnis, in Not, in
Angst, .. .» 2Kor6, 4.

Aber nicht nur Amter werden im Neuen Testa-
ment als Dienst bezeichnet, jeder, der sein Christ-
sein ernstnimmt, ist ein Diener (Diakon). Jesus
bezeichnet im Johannesevangelium jeden, der
thm nachfolgt, als Diener: «Wenn einer mir die-
nen will, folge er mir nach; und wo ich bin, dort
wird auch mein Diener (Diakon) sein» Joh 12, 26.
Insgesamt kommt das griechische Wort «dia-
konos» 29mal im Neuen Testament vor und kann



	Die Friedensherrschaft Gottes. 2

