
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 7

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes. 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174

Die Friedensherrschaft
Gottes 2

P. Anselm Bütler

hat mit ihren vordergründigen Argumenten
Recht. Wir müssen auf die tieferen Zusammenhänge

achten. In den folgenden Ausführungen
will ich versuchen, den Text aus dem Buch Jesaja
in den grösseren Horizont des israelischen
Friedensverständnisses zu stellen und daraus
Folgerungen für unser heutiges Verhalten zu ziehen.

Dass heute der Weltfriede äusserst bedroht ist,
wissen wir alle schon zur Genüge. Auch wenn die
«Mächtigen» immer neue Verhandlungen ansetzen,

um diesen bedrohten Frieden zu wahren, ist
uns bewusst, dass psychologisch die Gefahr des

«grossen Krieges» viel bedrohlicher ist, als viele es

zugeben wollen. «Frieden durch Abschreckung»
hat sich schon längst als «stumpfe Waffe» erwiesen.

Man kann nicht jähre- ja jahrzehntelang
Krieg gleichsam als «Trockenübung» betreiben.
Einmal wird die psychische Spannung so gross,
dass das «Üben des Ernstfalles» in den wirklichen
Ernstfall umkippt. - Im Wissen um diese aktuelle
Gefahr eines menschenzerstörenden Krieges
haben sich in den vergangenen Jahren mehr und
mehr Gruppen gebildet, die Friedensbewegungen,

die eine entscheidende Handlung fordern,
damit nie mehr Krieg sein könne: Die Vernichtung

aller Kriegswaffen. Dabei tragen viele
solcher Gruppen bei ihren Protestmärschen gegen
die Waffen Spruchbänder mit: «Pflugscharen statt
Schwerter!» Dieser Text stammt aus dem Propheten

Jesaja. Allerdings werden diese Gruppen von
andern als weltfremde Illusionisten abgetan. Dabei

wird etwa das Wort aus Schillers Wilhelm Teil
zitiert: «Es kann der Frömmste nicht in Frieden
leben, wenn es dem bösen Nachbar nicht gefällt!»
-Wer hat Recht? Die sogenannten Illusionisten,
die sich auf die Bibel berufen, oder die sogenannten

Realisten, die sich auf die «harte Wirklichkeit»
berufen? Mir scheint, keine der beiden Gruppen

1. Israels grosse Friedensvision

Der oben angeführte Text aus Jesaja: «Pflugscharen

statt Schwerter» stammt aus einer grossen Ver-
heissung eines weltweiten Friedensreiches, das

Jahwe durch seinen Messias verwirklichen wird.
Der vollständige Text lautet: «Am Ende der Tage
wird es geschehen: Der Berg mit dem Haus des

Herrn steht fest gegründet als höchster der Berge;
er überragt alle Hügel. Zu ihm strömen alle Völker.

Viele Nationen machen sich auf und sagen:
Kommt, wir ziehen hinauf zum Berg des Herrn
und zum Haus Gottes Jakobs. Er zeige uns seine

Wege, auf seinen Pfaden wollen wir gehen. Denn
von Zion kommt die Weisung des Herrn, aus
Jerusalem sein Wort. Er spricht Recht im Streit der
Völker, er weist viele Nationen zurecht. Dann
schmieden sie Pflugscharen aus ihren Schwertern
und Winzermesser aus ihren Lanzen. Man zieht
nicht mehr das Schwert Volk gegen Volk und übt
nicht mehr für den Krieg. Ihr vom Haus Jakob,
kommt, wir wollen unsere Wege gehen im Licht
des Herrn» (Jes 2, 2-5).
Was können wir aus diesem Text lernen? Als
erstes ist festzuhalten: Gott selber ist es, der den
weltweiten Frieden wirkt, nicht die Menschen.
Das ist allerdings nicht so zu verstehen, als ob die
Menschen nun einfach die Hände in den Schoss

legen könnten und Gott «an den Menschen
vorbei» sein Friedensreich aufrichten würde. Der
Neutestamentier Helmut Merklein schreibt dazu:
<Jesus gibt denJüngern den Auftrag und die
Vollmacht, die Werke des Friedensreiches Gottes zu
vollbringen. Das bedeutet nicht, dass die
Gottesherrschaft zum Gegenstand menschlicher Aktivität

wird, da die Taten der Jünger nicht aus sich



175

selbst und gleichsam mit innerer Automatik (im
Sinne der beliebten, aber falschen Rede vom
<Bauen am Reiche Gottes>) geschehen, sondern
nur insofern diese Qualität besitzen, als sich in
ihnen das göttliche Geschehen ereignet Weil es
sich um göttliches Geschehen handelt, das sich im
Tun der Menschen ereignet, kann kein Mensch
sein konkretes Handeln insofern es menschliches
Handeln ist, mit Gewissheit als Geschehensereignis

der Gottesherrschaft ausgeben Aber ohne
das Vertrauen, dass sich im menschlichen Handeln

göttliches Geschehen ereignet, wäre die
Aufforderungjesu an die Jünger: <Heilt die Kranken

und sagt den Leuten: Das Reich Gottes ist
euch nahe> (Lk 10, 9) ihrer Kraft beraubt.»
Ein Zweites ist bei dieser Friedensvision und -ver-
heissung zu beachten. Entscheidende Voraussetzung

für einen weltweiten Frieden ist, dass alle
Völker den Glauben an Jahwe, den Gott Israels,

angenommen haben. Daher die Verheissung
einer weltweiten grossen Völkerprozession zum
Heiligtum Jahwes, zum Tempel in Jerusalem. «Gott
ist nun allein König, die andern Götter sind
entmachtet. Daher gibt es keinen Krieg mehr» (H.
Merklein). Auch das ist das Werk Jahwes. Erster
Schritt dazu ist, dass er die Verbannten Israels aus
der Verbannung in die Heimat führt, indem er
seine Macht vor allen Völkern offenbart. Die Völker

erkennen dadurch, dass ihre Götter machtlos
sind, und bekehren sich zum Gott Israels: « Wie
willkommen sind auf den Bergen die Schritte des

Freudenboten, der Frieden ankündigt, der eine
frohe Botschaft bringt und Rettung verheisst, der
zu Zion sagt: Dein Gott ist König Denn der
Herr tröstet sein Volk, er erlöst Jerusalem. Der
Herr macht seinen heiligen Arm frei vor den Augen

der Völker. Alle Enden der Erde sehen das

Heil unseres Gottes» (Jes 52, 7.10).
Erst jetzt, gleichsam als dritter Schritt, kommt es

zur Vernichtung der Waffen bzw. der Umschmel-
zung der Waffen in Nutzgeräte. Und das ist die
Folge der Tatsache, dass nun alle auf das Wort
Jahwes hören und es verwirklichen, dass alle Völker

nun jenen Lebensweg gehen, jene Lebensform
gestalten, diejahwe aufzeigt.

2. Bringt der Glaube an den gleichen Gott wirklich

den Weltfrieden?

Die Verheissung des grossen Weltfriedens ist zeitlich

angesetzt «am Ende der Tage». Es ist also ein
endzeitlicher Friede. Nun glauben wir, dass Gott
mit und durch Jesus von Nazareth dieses endzeitliche

Handeln begonnen hat. Zeitlich gesehen,
könnte also jetzt schon der grosse Weltfrieden
herrschen. Allerdings gehört es auch zum Glauben

an Jesus als den Messias und Friedensbringer,
dass mit ihm die Endzeit zwar begonnen, aber
noch nicht zu ihrer Fülle gelangt ist. Diese Fülle
steht noch aus. Aber sie hat begonnen. Das aber
heisst, dass auch die Voraussetzung für dieses
endzeitliche Friedensreich begonnen hat: der Glaube
aller Menschen an den Gott Israels.
Wie steht es denn damit? In einem Gespräch
äusserte sich Pinchas Lapide folgendermassen: Nur
dank des Christentums und seiner Missionstätigkeit

ist unser GottJahwe in aller Welt bekannt
geworden. Die Christen glauben also zusammen mit
denJuden an den gleichen Gott, an den Gott Jahwe,

der sich Mose geoffenbart hat als jener, der
die Unterdrückung beseitigt und ein Leben in
Freiheit und Friede ermöglicht. Es ist der gleiche
Gott, der sich in Jesus als der Gott des Friedens
gezeigt hat und den Jesus in seinem Wirken und
Verkünden als den Gott des Friedens bezeugt
hat. Es ist wohl wichtig, dass in Christen und
Juden die grundsätzliche Erkenntnis lebendig wird:
Wir glauben an den gleichen Gott. Und auch der
Islam glaubt wie Mohammed es betont hat, an
den gleichen Gott Jahwe. Drei grosse Weltreligionen

glauben also grundsätzlich an den gleichen
Gott. Das sollte eigentlich als Folge haben: Hier
ist eine grosse Menschengruppe, die den gleichen
Gott verehrt, und da nach Israels Glaube die
Verehrung des gleichen Gottes den Frieden, die
Völkergemeinschaft dieser Menschengruppen
bewirkt, sollten Juden, Christen und Moslems jene
grosse Völkergemeinschaft sein, die innerhalb der
Bevölkerung der Erde den «harten Kern» bildet,
der den Anfang der Friedensherrschaft Gottes
inmitten der ganzen Weltbevölkerung bildet.



176

Nun, die Realität belehrt uns des Gegenteils.
Gerade zwischen diesen Völkern herrschte immer
wieder friedloser Zustand, Feindschaft und
Krieg. Ja, die Geschichte gibt noch ein schlimmeres

Zeugnis: auch innerhalb der Christen herrschte
und herrscht immer wieder Krieg. Die Geschichte
Europas beweist uns das nur zu deutlich. Seit
Europa christianisiert ist, ist europäische Geschichte
immer Kriegsgeschichte. Denken wir vor allem an
den 1. und 2. Weltkrieg. Vor allem im 1. Weltkrieg

waren nicht nur die Völker der verfeindeten
Nationen Christen, sondern auch die Regierungen
dieser Nationen nannten sich bewusst Christen.
Wenn wir noch die eigentlichen Religionskriege
mit in Betracht ziehen, dann sieht die Bilanz ganz
düster aus. Da bleibt nichts von jenem «anfanghaften»

Frieden, wie Israel nach seinem Glauben
ihn erhoffte, wenn die Völker den gleichen Gott
verehrten.
Und doch, so ganz düster ist die Geschichte der
christlichen Völker doch auch wieder nicht. Im
Europa des 11. Jahrhunderts entstand eine bedeutende

Friedensbewegung. Diese war getragen von
der Überzeugung, dass Gott Frieden zwischen
Menschen und Völkern will. Hier lebte im
Christentum eine späte «Nachwirkung» der prophetischen

Verheissungen des Alten Testamentes wieder

auf, jener Verheissungen vom Friedensreich
Gottes, das der Messias herstellen werde.
Gegen Ende des 10. Jahrhunderts entstand in
Südfrankreich die Bewegung des «Gottesfriedens».

Es war dies eine religiös motivierte Aktion,
die sich nach und nach über das ganze Abendland
ausbreitete. Ziel dieser Bewegung war der
«innenpolitische» Friede. Es ging dieser Bewegung
darum, das Fehdewesen einzuschränken. Da damals
die staatliche Autorität noch zu schwach war, um
innenpolitische Feindschaften und Streite
gerichtlich zu schlichten, wurde die «Fehde»
toleriert. Es war dies eine offene Feindschaft zwischen
zwei Freien oder ihren Sippen, die Verletzung der
Ehre durch «Gegenschlag» wiederherstellen wollte.

Der «Gottesfrieden» wollte dieses Fehdewesen
einschränken: Bestimmte Berufsgruppen (Geistli¬

che, Kaufleute, Bauern usw.) sollten vor der Fehde

geschützt sein, ebenso bestimmte Orte wie
Kirchen, Mühlen usw.
Angeregt von dieser Friedensbewegung entwik-
kelte sich dann zu Beginn des 11. Jahrhunderts
vor allem in Deutschland die sogenannte «Treuga
Dei». Dies war eine Friedensbewegung in «aus-
senpolitischen» Beziehungen. Auch sie war
religiös motiviert, vor allem in Ehrfurcht vor dem
Leiden und Sterben Jesu Christi. Dank dieser
Friedensbewegung konnte erreicht werden, dass für
bestimmte Zeiträume ein allgemeiner
Waffenstillstand eingehalten wurde: Zuerst von Samstag
bis Montag, später vom Mittwochabend bis zum
Montagmorgen, ferner in der Karwoche usw. -
Gerade in dieser Friedensbewegung der «Treuga
Dei» wird sichtbar, dass Menschen aufgrund des
Glaubens an den gleichen Gott zu gegenseitiger
Friedenshaltung motiviert werden konnten.
Natürlich waren das nur anfanghafte Spuren jenes
Friedens, den Israels Glaube aufgrund des
gleichen Gottesglaubens aller Völker erwartete und
erhoffte. Aber es zeigt doch, dass die Verehmng
des gleichen Gottes, das Hören auf sein Wort,
Menschen dazu fähig machte, miteinander in
Frieden zu leben.

3. Bewusstseinsbildung als Voraussetzung des
Friedens

Diese Friedensbewegungen des Mittelalters, die
getragen waren vom Glauben an den Gott und
Vater unseres Herrn Jesus Christus, zeigen uns
den Weg auf, wie vom gemeinsamen Glauben her
eine friedliche Völkergemeinschaft gefördert werden

kann. Die Menschen des Mittelalters waren
geprägt vom Bewusstsein, dass sie alle Christen
sind. Leider schwand dieses Bewusstsein mehr und
mehr mit der Entstehung der Nationalstaaten.
Die Menschen fühlten sich nun nicht mehr zuerst
als Christen, die der gleichen Glaubensgemeinschaft

angehörten und so eine völkerübergreifende
Einheit bildeten. Das Nationalbewusstsein

drängte sich in den Vordergrund, das «Christbe-



177

wusstsein» wurde in den Hintergrund gedrängt.
Durch die Glaubensspaltung wurde das Bewusst-
sein, dass alle Christen durch die Taufe in Jesus
Christus geeint sind, noch mehr zerstört. Man
nannte und wusste sich nicht mehr als Christ,
sondern Katholik, als Evangelischer usw.
Heute stehen wir in Europa vor einer andern
Situation. Die europäische Gemeinschaft lässt langsam

wieder ein übernationales Bewusstsein wach
werden. Die ökumenische Bewegung schenkt
allen Christen nach und nach ein überkonfessionelles

Bewusstsein, dass wir alle Christen sind. Allerdings

findet sich in Europa ein immer grösserer
Prozentsatz von Menschen, die sich vom Christentum

lossagen. Aber gerade das sollte alle, die be-
wusst Christen sind, um so mehr aneifern, ihr
Bewusstsein als Christen zu aktivieren und das christliche

Verbundenheitsgefuhl aufgrund des Glaubens

an den gleichen Gott, den Vater unseres
Herrn Jesus Christus, neu lebendig werden zu
lassen. - Die Bewegung zum Gespräch zwischen den
grossen monotheistischen Religionen wie auch mit
den andern Weltreligionen kann beitragen, dass
alle mehr und mehr zur Erkenntnis kommen, dass
sie letztlich den gleichen Gott verehren.
Allerdings braucht es dazu ganz bestimmte
Voraussetzungen an Grundhaltungen. Hier stehen
wir vor dem schwierigen Problem, dass die Machtblöcke

durch ihr militärisches Denken dieses
Bewusstsein erschweren. Oswald von Nell-Breuning
schreibt zu diesem Problem: «Die generalstäblerische

Tätigkeit besteht zum Grossteil darin, alle
erdenklichen, noch so heimtückischen feindseligen
Machenschaften eines potentiellen Gegners in
Erwägung zu ziehen und bis ins kleinste durchzudenken,

um Vorkehrungen dagegen zu treffen
und eine wirksame Abwehr planend vorzubereiten.

Führt das nicht fast unausbleiblich dazu,
dem potentiellen Gegner alle diese Bosheiten und
Falschheiten zuzutrauen, sie ihm zu unterstellen,
wodurch allmählich ein <.Feindbi\à> von ihm
entsteht, das ihn nicht mehr bloss als potentiellen,
sondern als aktuellen Gegner erscheinen und
Hass, ja Angriffslust gegen ihn entbrennen lässt?

Sind dann noch gegensätzliche, letzten Endes

weltanschaulich begründete Werthaltungen im
Spiel wie zwischen den Blöcken der sogenannten
freien und der sogenannten autoritär-totalitären
(kommunistischen) Welt, dann ist es ganz
ausserordentlich schwierig, von allen Emotionen frei
nüchtern daran festzuhalten, dass wir dennoch
aufs Ganze gesehen alle miteinander auf Gedeih
und Verderb verbunden und aufeinander
angewiesen sind und Verantwortung füreinander
tragen.»

Aber trotz oder gerade wegen dieser Schwierigkeiten
dürfen wir daran glauben, dass ein überzeugtes

Christentum, das nicht einfach traditionell
verwurzelt ist, sondern aus der Erfahrung des Gottes

lebt, der Frieden will und Frieden schenkt,
entscheidend mithelfen kann, dass Gottes Heilsplan:

«Frieden auf Erden den Menschen seiner
Gnade», wenigstens schrittweise Wirklichkeit
wird. Teresa von Avila, die in einer sehr kriegerischen

Zeit lebte, weist uns diesen Weg: es ist der
Weg der Gotteserfahrung im meditativen und
kontemplativen Gebet. Sie kommt darauf zu
sprechen bei der Meditation über die Vaterunserbitten:

«Geheiligt werde dein Name, dein Reich
komme!»
Erika Lorenz schreibt im Kommentar zu diesem
Text der hl. Teresa: «Das Kommen des Reiches
Gottes ist ein Gnadengeschenk, das wir zuvor
innerlich verstanden und gewünscht haben. Anders
Hesse sich auch bei dieser Vaterunserbitte die
Haltung des innern Betens nicht bewahren. Da hier
ein erstes Einschwingen in Gottes Willen stattfindet,

kann die Erfahrung des Gebets der Ruhe
trotz des tiefen inneren Friedens keine Isolation
bedeuten. Mit Gottes Liebe wendet sich auch die
unsere den Geschöpfen, dem Mitmenschen zu,
deren Bestes wir wollen und zu erreichen suchen.
So ist in uns ein Teil des Gottesreiches verwirklicht,

wir sind, wie wir sein sollten, und daher
ruhig. Solche <von allem zu übende Haltung,
allmählich über die Gebetszeit hinaus gefestigt,
würde dann auch den äusseren Frieden mit sich
bringen, Kriege vermeiden, so dass die Sorge für
die Schöpfung mit dem innerlich verwandelnden
Gebet jedes einzelnen beginnt.»



178

Wissen wir Christen wirklich, welche Verantwortung

für den Völkerfrieden wir haben, oder auch,
welche grosse Chance wir besitzen, mitzuwirken
an der Realisierung des Völkerfriedens. Was die
Propheten verheissen, den universalen Frieden,
ist keine weltfremde Utopie. Sie ist zwar endzeitliches

Geschenk Gottes. Aber wir Christen sind
beauftragt und befähigt, diesen universalen
Weltfrieden anfanghaft zu verwirklichen, wenn wir uns
im Gebet (und dann im Handeln) ganz Gott
öffnen und uns von Gott «treiben» lassen. Wir Christen

haben der Menschheit eine wirkliche Hilfe zu
bieten: je mehr wir mit Gott verbunden sind, werden

wir untereinander verbunden und friedliebend

sein. Und das könnte dann «attraktiv» auf
die andern wirken, dass sie sich unserem Gott,
dem VaterJesu Christi zuwenden, der einmal den
vollen Frieden Wirklichkeit werden lässt.

Der Dienst des Diakons
Fr. Alban Lüber

Am 25. August dieses Jahres werde ich aus der
Hand unseres Bischofs Otto die Diakonatsweihe
empfangen. Immer wieder wird man nach dem
Sinn und dem Inhalt des Diakonenamtes gefragt,
das anscheinend im Bewusstsein der Gläubigen
noch nicht fest verankert ist.
Das Amt des Diakons reicht bis in die Anfänge
des Christentums zurück. Der Apostel Paulus
spricht zu Beginn des Philipperbriefes die Vorsteher

(Episkopen) und Diakone an (Phil 1,1), und
im ersten Timotheusbrief gibt es einen eigenen
Tugendkatalog für die Diakone (1 Tim 3,8-13).
Die Bezeichnung «Diakon» stammt aus dem
Griechischen und heisst einfach «Diener». Das
griechische Wort für Dienst, «diakonia», kommt
im Neuen Testament unzählige Male vor und
wird im Zusammenhang verschiedenster Hilfeleistungen

verwendet. Das Amt der Apostel und
ihrer Mitarbeiter kann als Diakonie, als Dienst
bezeichnet werden, eine besonders schöne Stelle
hierzu steht im zweiten Korintherbrief: «In allem
erweisen wir uns als Gottes Diener: durch grosse
Standhaftigkeit, in Bedrängnis, in Not, in
Angst,...» 2 Kor 6,4.
Aber nicht nur Ämter werden im Neuen Testament

als Dienst bezeichnet, jeder, der sein Christsein

etnstnimmt, ist ein Diener (Diakon). Jesus
bezeichnet im Johannesevangelium jeden, der
ihm nachfolgt, als Diener: «Wenn einer mir
dienen will, folge er mir nach; und wo ich bin, dort
wird auch mein Diener (Diakon) sein»Joh 12, 26.
Insgesamt kommt das griechische Wort «dia-
konos» 29mal im Neuen Testament vor und kann


	Die Friedensherrschaft Gottes. 2

