
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 5

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: Bütler, Anselm / Schenker, Lukas

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


132

Buchbesprechungen

K.J. Rechsteiner (Hg.): Namibia - Land der Hoffnung? Ein
Lesebuch. Rex, Luzern 1986. 160 S. Fr. 22.80.
Dieses Buch entstand im Auftrag der Arbeitsgruppe Namibia
von Blauring und Jungwacht. Die Beiträge der verschiedenen
Autoren entstanden zum grössten Teil während oder als Folge
eines Namibia-Besuches im Juli/August 1986. Die
Partnerorganisationen in Namibia von Blauring/Jungwacht ermöglichten

einen einzigartigen Einblick ins Leben von Land und Leuten.

Namibia, leidet erschreckend unter der Herrschaft der
weissen Regierung in Südafrika. Die Berichte in diesem Buch
geben davon ein erschütterndes Zeugnis. Aber ermutigend ist,
dass diese ausgebeuteten Menschen die Hoffnung nicht aufgeben,

einmal in ihrem eigenen Land frei von Fremdherrschaft
ein menschenwürdiges Leben aufbauen zu können.

P. Anselm Bütler

J. Franzi: Rudolf I. Der erste Habsburger auf dem deutschen
Thron. Styria, Graz-Wien-Köln 1986. 311 S. ill. DM44,-.
Jedem ist aus dem Geschichtsunterricht im Zusammenhang
mit der eidgenössischen Gründungsgeschichte der Name
Rudolfs von Habsburg bekannt. Wer ist dieser Mann? Der «arme
Graf aus Schwaben», vielleicht in der Nähe von Breisach 1218
geboren, der von seinen Vorfahren nur wenig Grundbesitz be-
sass, baute sich mit Gewalt eine Machtbasis auf und legte
damit die Grundlage des späteren Habsburger Reiches. Als er
gerade Basel belagerte, wählten ihn die Kurfürsten zum
deutschen König. Damit wurde zwar die «kaiserlose, die schreckliche

Zeit» beendet, aber zur Kaiserkrönung hat es Rudolf nicht
gebracht. Die deutschen Fürsten schränkten seine Reichspolitik

im Westen ein, so verlegte er sein politisches Wirken -
skrupellos genug, wie er war - nach Osten. Durch die Besiegung

König Ottokars von Böhmen, seines Rivalen, in der
Schlacht bei Dürnkrut 1278 erwarb er Österreich für seine
Familie. Der Verfasser stellt Rudolfs Leben in den mittelalterlichen

Alltag bei Hoch und Niedrig hinein und verlebendigt so
seine Darstellung. Er gibt gleichzeitig einen guten Einblick in
die Geschichte der Zeit Rudolfs. Das Schweizer Gebiet wird
berücksichtigt. Leider sind gerade Schweizer Ortsnamen in
alter Schreibweise übernommen (Wyl, Wedenswyl u.a., auch
das elsässische Mühlhausen). Die Landschaft Eisgau Ajoie
gehört heute zum Kanton Jura (S. 223). Stammbaum,
Literaturangaben und ein Personenregister (warum nicht auch der
Orte?) runden die gelungene Biographie abP. Lukas Schenker

G. Schreiber: Franz I. Stephan. An der Seite einer grossen
Frau. Styria, Graz-Wien-Köln 1986. 335 S. ill. DM 44,-.
Der Lothringer Franz Stephan, der auf sein heimatliches
Herzogtum auf Druck der französischen Politik verzichten musste
und dafür das Herzogtum Toskana erhielt, steht als Gatte der
Habsburger Herrscherin Maria Theresia ganz im Schatten seiner

herrschtüchtigen wie herrschsüchtigen Frau. Vom Vater
früh nach Wien gewiesen, wuchs et in die österreichische

Denkart hinein, sehr gefördert von Kaiser Karl IV., dem Vater
seiner zukünftigen Frau. In die Regierung seiner Frau mischte
er sich nicht ein; dafür widmete er sich klug und äusserst fähig
der Verwaltung seines Besitzes. Gerade hier zeigt er, dass er
nicht der träge, bequeme Fürst war, als der er gemeinhin gilt.
Als glücklicher Ehemann war er seiner grossen Kinderschar ein
froher Familienvater. Mit der Wahl zum römischen Kaiser
deutscher Nation übernahm er neue Ehren und Pflichten.
Doch die politische Lage des Reiches gab ihm keine grossen
Entfaltungsmöglichkeiten. - Die Biographie zeichnet ein
getreues Bild des Kaisers und gibt zugleich einen schätzenswerten

Einblick in die Zeitgeschichte. Ein lustiges Detail, das die
Schweiz berührt, wird auf S. 194 erwähnt: Ein Johann
Ammann aus Murgenthal stellte auf dem Neuen Markt ein
mechanisches Puppentheater auf, das Franz Stephan bewunderte;

darauf musste er es Maria Theresia selbst in Schönbrunn
vorführen. P. Lukas Schenker

H. u. M. Rail: Die Wittelsbacher in Lebensbildern. Styria, Graz-
Wien-Köln; Pustet, Regensburg 1986. 431 S. ill. DM 49,-.
Die Wittelsbacher, ein im Herzen Europas wirkendes
Adelsgeschlecht, durch Erb teilungen auf verschiedene Residenzen
verteilt, durch die Reformation in drei Konfessionen gespalten,
durch Aussterben anderer Familienzweige politisch und
konfessionell wieder geeint, haben für die Geschichte Bayerns und
der Pfalz Wesentliches geleistet. Da sie eine Kurstimme hatten,

waren sie auch an der deutschen Königs- und Kaiserwahl
beteiligt. Sie stellten auch beachtliche Kirchenfürsten. 62 der
bedeutendsten Persönlichkeiten werden hier mit Kurzbiographien

vorgestellt (die Kürze zwang offensichtlich auch
stilistisch zu Kürzungen, so dass Angaben als Erstinformationen
für den Leser oft schwer verständlich bleiben). Wittelsbacher
kamen auch in Skandinavien auf den Königsthron, einer sogar
in Griechenland, auch «Sissi», die Gemahlin Kaiser Franz Ju-
sephs von Österreich-Ungarn war eine Wittelsbacherin. Auch
sie alle finden hier Erwähnung. Zum besseren Verständnis der
Anlage des Buches muss man unbedingt das Inhaltsverzeichnis
mitlesen. Die Stärke des Buches liegt eindeutig im Genealogischen.

Übersichtlich werden mit genauen Daten Abstammungen,

Verheiratungen u. ä. mitgeteilt bis zu den heutigen
Vertretern des Geschlechtes. Der Verzicht auf jegliche Belege und
Literaturangaben, obwohl gelegentlich bei neuesten
Forschungsergebnissen Namen genannt werden, mindert leider
den Wert des Buches. Die Verdienste König Ludwigs I. für
den Benediktinerorden in Bayern hätte man gebührender
herausstellen dürfen. P. Lukas Schenker

K.-H. Ohlig: Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld
von Christentum und Kultur. Kösel, München 1986. 724 S.

Fr. 81.-.
Das Buch von K.-H. Ohlig, das hier zur Besprechung vorliegt,
besitzt äusserste Aktualität und Bedeutung. Dies in zweifacher
Hinsicht: Für die Frage der Inkulturation der christlichen
Glaubensbotschaft in neue Kulturen und für eine Formulierung

der Botschaft von Jesus dem Christus, die dem heutigen
Christen in Europa und USA aus seinem Verständnishorizont
heraus verständlich verkündet werden kann. Dabei ist es wich-



133

tig zu beachten, wie Ohlig das Wort «Christologie» und «Christus»

versteht. Grundsätzlich, so Ohlig, kann jede Religion
einen «Christus» haben. «Christus» ist im Sprachgebrauch Ohligs

jede historische Gestalt, die die Vermittlung zwischen
Gott und den Menschen ermöglicht. Allerdings haben nicht
alle Religionen einen «Christus». Es sind nämlich zwei
Religionstypen zu unterscheiden: Naturorientierte Religionen, die
letztlich monistisch-pantheistisch sind. Diese kennen keinen
«Christus». Der Heilsweg dieser Religionen «schliesst (weil der
Gott dieser Religionen immanent-transzendent ist) für den
Menschen ein den Versuch, in sich selbst die eigene letzte
Wirklichkeit, den All-Gott, zu erkennen (als Weg nach innen)
und sich selbst zu entgrenzen auf das eine hin» (S. 23).
Dem gegenüber steht der geschichtlich orientierte Religionstyp

mit einer personalen Gottesvorstellung. «Erlösung wird
hier zur «Fremderlösung» durch <den andern>, Gott» (S. 24).
Die hier vorliegende Untersuchung von Ohlig geht von der
Arbeitshypothese aus, «dass im Christentum die Inhalte und
Denkfiguren, die die christologischen Bekenntnisse bestimmen,

von der jeweils zugmndeliegenden Soteriologie geprägt
sind» (S. 604). Die soteriologische Fragestellung ist nun aber
jeweils kulturbedingt: «Was Menschen in einem letzten <Sinn>

befürchten und erhoffen, kann nicht verordnet werden; jede
Kultur kennt ihre spezifische Art, die Sinnfrage zu stellen.
Will das Christentum von den Menschen einer Kultur rezipiert
werden, muss es ihre Fragen so aufgreifen, dass seine
Verkündigungjesu Christi als die Antwort verstanden wird» (S. 323).
Unter diesem Gesichtspunkt untersucht Ohlig die verschiedenen

Christologien der christlichen Religion: die judenchristliche,
die hellenistische, die abendländisch-lateinische, die

abendländisch-lateinisch-keltisch-germanische Christologie,
dann die Christologie aussereuropäischer Kulturen: asiatische,
afrikanische, lateinamerikanische Christologien. Als Resultat
kann Ohlig dann festhalten: «Alle christologischen Prädikate -
ohne Ausnahme - sind dem Material entnommen, mittels dessen

die jeweiligen Kulturen ihre Hoffnungen auf eine letzte
Sinnerfüllung ausgedrückt haben. Zwar veränderten sich
durchaus die Assoziationen, die ursprünglich mit einem sote-
riologischen Topos verbunden waren, dann, wenn er ins
Christusbekenntnis übernommen wurde. Die (jüdische) Vollendung

der Geschichte* (kultureller Hintergrund für die
judenchristliche Christologie) oder die (hellenistische) Vermittlung
der Göttlichkeit* (kultureller Hintergmnd der hellenistischen
Christologie) z. B. büssten bestimmte frühere Bedeutungsvarianten

ein, sobald sie (judenchristlich oder hellenistisch-
christlich) mit dem Leben und der GestaltJesu verknüpft wurden;

die GestaltJesu liess politische oder triumphalistische Züge
des Messiasgedankens nicht mehr zu, für die GöttlichkeitJesu
waren monistische Aspekte auszuschliessen. Ebenso brachte
die Verbindung der vorgegebenen Raster untereinander (z. B.
Messianität mit Gottessohnschaft, letztere mit Rechtfertigung

abendländisch-lateinische Christologie, oder Befreiung
usf.) neue Schwerpunkte und Inhalte. Diese Veränderungen
aber können die grundsätzliche Einbettung jeglichen
Christusbekenntnisses in die soteriologischen Traditionen der
christianisierten Gesellschaften nicht aufheben; vom Messias Jesus

über den Gottessohn und Satisfaktor bis hin zum Promotor
von Mitmenschlichkeit und Befreiung gilt dieser Zusammenhang»

(S. 604).
Was hat das für eine heutige Christologie in Europa
zu bedeuten
Für Ohlig hat allein das hellenistische Christentum eine wirklich

in der eigenen Kultur verankerte Christologie entwickelt.
Ausführlich legt er das Werden der chalkedonischen Formel
im Kampf zwischen antiochenischer und alexandrinischer
Christologie dar, wobei es eine «Kompromisschristologie» gab,
die Aporien in sich schloss. Der abendländisch-lateinisch-keltisch-germanischen

Christologie ist eine solche «klassische
Formel» nicht gelungen. Sie übernahm Chalkedon als «objektiv
gegeben». Darum fand sie im abendländischen Christentum
nie eine eigentliche «Heimat». Diese Formel, die als «objektiv-
geoffenbart» einfach übernommen wurde, bleibt im «mythischen»

Raum stehen. Heute aber ist die europäische Kultur
«kritisch-reflexiv», d. h. sie übernimmt nicht einfach vorgegebene

Formeln, sondern reflektiert die Rolle, die vom
Menschen her dabei mitgespielt hat. Hier muss angesetzt werden,
wenn den europäischen Christen die Botschaft von Jesus als

dem «Christus» in verständlicher Weise verkündet werden soll.
Diese Aufgabe aber ist noch kaum an die Hand genommen.
Vielleicht ein erster Schritt in dieser Richtung hat Karl Rahner

getan. Es bleibt aber noch eine grosse Aufgabe, von diesem
Ansatz her eine Christologie zu entwickeln, die in der heurigen

europäischen Kultur die verständliche Antwort auf unsere
Sinnfrage sein kann. P. Anselm Bütler

H. J. Pottmeyer / G. Alberigo / J.-O. Jossua (Hg.): Die
Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils. Patmos, Düsseldorf

1986. 432 S. DM 68,-.
Ein internationales Team von Theologen (16 Autoren haben
Beiträge geschrieben) stellt sich der gleichen Frage wie die
ausserordentliche Bischofssynode 1985 in Rom. Im Unterschied
zur Sondersynode, die sich auf eine allgemeine, bedeutsame
Bestandesaufgabe beschränken musste, «werden in diesen
Beiträgen die einzelnen Sachfragen und Entwicklungen scharf
ausgeleuchtet und offensiv angegangen. Mit der Bischofssynode

stimmen die Theologen darin überein, dass eine neue
Phase der Rezeption des Konzils fällig ist» (S. 11). Einleitend
legt G. Alberigo die Situation des Christentums nach dem
Vaticanum II dar. Diese kann nur verstanden werden, wenn
beachtet wird, dass seit Vaticanum I ein Zentralismus herrscht,
der unter Pius XII. einen Höhepunkt erreichte, «ganz neue
Ausmasse annahm im Vergleich zur gesamten christlichen
Tradition» (S. 31). Es ging darum, die herrschende nachtridenti-
nische Mentalität den Erfordernissen der Zeit anzupassen. Jene
Kreise, die in der «Zentrale Rom» das Sagen hatten, spürten
sofort, dass hier ihre «Entmachtung» drohte. Sie bildeten mit
andern eine konziliare und nachkonziliare Minderheit, «die
sich hinter einem spättridentinischen Traditionalismus
verschanzte». Es gelang dem Konzil nicht, diese Opposition
grundsätzlich zu überwinden oder zu integrieren. Sie musste
mit immer neuen Kompromissformeln von Fall zu Fall
«gewonnen» werden, strich aber in einer «selektiven Lesung» der



134

Konzilstexte immer wieder die Kompromissformeln in den
Vordergrund, ohne Rücksicht auf die von der Konzilsmehrheit
gemeinte Sache. So ist das Christentum nach dem Vaticanum
II weitgehend geprägt vom Ringen der Konservativen, sich
durchzusetzen, beim Tridentinum stehen zu bleiben. Es

bleibt aber für die katholische Kirchengemeinschaft die
Sendung, das Vaticanum II als «Einschnitt zu bejahen, hinter den
man nicht zurückkann, oder besser, mit den Worten Johannes'

XXIII., es ist ein Sprung vorwärts in Richtung auf das
tiefere Verständnis der Lehre und die Bewusstseinsbildung in
noch vollkommenere Übereinstimmung und Treue mit der
authentischen Lehre» (S. 43). Dass diese Sicht (Macht der
konservativen Gruppe) nicht zu düster ist, zeigt D. Menozzi auf im
Schlussartikel: Das Antikonzil (1966-1984). Es-bildeten sich
nicht nur auf dem Konzil, sondern in der ganzen katholischen
Kirche Zentren der Opposition, die das Konzil rückgängig
machen wollten. Und sie fanden in Rom entsprechende
Sympathisanten, die ihr Bestreben unterstützen. Wir nennen
meist nur Erzbischof Lefebvre. Es gab auch andere gleichge-
sinnte «Führer», um die sich Katholiken scharten. Menzotti
zeigt auf, dass es Lefebvre dämm ging, im Vatikan die «Mehrheit

zu erobern», und dass das gar nicht so unrealistisch war
und ist, so dass er sehr ernsthaft die Frage stellt: «Sind wir in
den letzten Jahren Zeugen einer ganz allgemein zunehmenden

konzilsfeindlichen Stimmung geworden? Kann man
sagen, dass die derzeitigen neokonservativen Tendenzen dazu
beigetragen haben, typisch traditionalistisches Gedankengut,
wie es in den siebziger Jahren von eng begrenzten
Priestervereinigungen und rechtsgerichteten Randgruppen zusammengetragen

worden war, auch über solche Kreise hinaus zu verbreiten?»

(S. 430). Schon Kardinal Suenens hatte 1969 bedauernd
darauf hingewiesen, «dass ausgerechnet aus Rom das Beispiel
einer Anwendung der Konzilsbeschlüsse kam, die deren innerste

Anliegen aushöhle» (S. 407). Und «einige Kreise unter dem
Einfluss von Autoren wie Jacques Maritain, Jean Daniélou,
Henri de Lubac und Hans Urs von Balthasar, die vor und während

des Konzils für die Erneuerung gekämpft hatten, haben
im nachhinein befürchtet, dass das Vaticanum II zu einer
Verweltlichung des Katholizismus und zu einem Verfall der Autorität

der Kirche führen könnte» (S. 405 f.).
Dass dies alles nicht Schwarzmalerei ist, zeigt der Kirchenrechtler

Eugenio Correcco, jetzt Bischofvon Lugano, in seinem
Artikel über das neue Kirchenrecht auf. Dazu einzelne Aussagen

von Correcco: «Die hierarchische Struktur der <communio
fidelium>, die sich in der in can. 212 § 1 formulierten Pflicht
zum Gehorsam gegenüber den Hirten äussert und die in anderen

analogen Regelungen des Codex zum Vorschein kommt
(can. 750-754, 846 § 1, 1311), erhält durch die zahlreichen
Vorbehalts- und Garantieklauseln des Katalogs einen negativen

Anstrich. Einzeln genommen liessen sie sich rechtfertigen,
aber in ihrer Gesamtheit trüben sie die Atmosphäre des

Vertrauens und der Grosszügigkeit, mit der das Konzil im
allgemeinen die Beziehungen zwischen den Gläubigen und Hirten
behandelt hat» (S. 342 f.). Zur Übernahme der konziliaren
Idee der <communio Ecclesiarum> schreibt Correcco, dass hier
sehr selektiv vorgegangen worden sei und kommt zum Urteil:

«Dieses <unüberhörbare Streichungskonzert> ist ein weiterer
Beweis für den hartnäckigen Widerstand, den der juristische
Positivismus auf institutioneller Ebene der Übernahme der

ganzen formalen Relevanz entgegensetzte» (S. 345). Ferner:
«Was die Beziehung des Bischofskollegiums zum Papst betrifft,
so hat die neuere Literatur mit hinreichender Genauigkeit den
Nachweis erbracht, dass CIC, anstatt die offeneren Lehraussagen

vom LG Kirchenkonstitution) zu übernehmen, welche
mit der geschichtlichen Erfahrung der ökumenischen Konzilien

des erstenJahrtausends und sogar mit der Praxis von
Vaticanum II in Einklang standen, die institutionellen Interpretationen

der Nota explicativa bevorzugte. Dadurch gab er dem
Bischofskollegium ein streng hierarchisches Gepräge. Die
Tendenz, den Primat überzubewerten, ist auch in anderen
Zusammenhängen offensichtlich, so z.B. das dem Papst zugeteilte
Recht auf die Verwaltung und Verfügung über alle Kirchengüter,

anstatt ein einfaches Kontrollrecht vorzusehen (vgl. can.
1273)» (S. 354). Oder: «Es liegt auf der Hand, dass der CIC
nicht imstande war, die konziliare Vorgabe der Ekklesiologie
der communio in ihrer ganzen expansiven Kraft zu übernehmen

und sie als einziges Element auszumachen, das sich in der
Zukunft durchsetzen wird. Dass der CIC zwanzig Jahre nach
dem Konzil sich dieser Doppelbödigkeit nicht zu entledigen
vermochte, ist kein Anlass zur Zufriedenheit» (S. 367).
Das alles tönt sehr pessimistisch. Zum Glück gibt es aber in
der Rezeption des Konzils sehr viele optimistisch stimmende
Resultate. Das zeigen andere Artikel auf. Vor allem fällt
ermutigend auf, wie in den aussereuropäischen Ortskirchen das

Konzil einen echten Aufbruch erwirkte. Da ist Lateinamerika
mit den grossen Konferenzen von Medellin 1968 und Puebla
1978. Da ist vor allem der liturgische Aufbruch, die neue
zentrale Stellung des Wortes Gottes, der Einsatz für den Frieden
usw. Verzögerungen bzw. Verhinderungsversuche in der
Rezeption des Konzils gab es vor allem auf der Ebene der kirchlichen

«Organisation»: bei der Realisierung der Kollegialität der
Bischöfe, bei der Zuerteilung berechtigter Selbständigkeit der
Ortskirche, auch wenn es da neben dem Schatten Licht, da
und dort sogar viel Licht gibt. - Dass die Rezeption des Konzils

so langsam verläuft, ist nicht nur der Opposition als Schuld
in die Schuhe zu schieben. Die Rezeption des Konzils
«schliesst eine tiefgreifende Umkehr ein. Erst langsam beginnen

wir diese Dimensionen der Grundentscheidung des Konzils

zu entdecken. Die heute geforderte geistliche Vertiefung
des Rezeptionsprozesses bedeutet indessen nicht nur eine
innere persönliche Umkehr, diese ist vielmehr die Voraussetzung,

dass in der Änderung der Verhaltensweise und der
Autoritätsausübung Kirche als communio Gestalt gewinnt»
(H.J. Pottmeyer, S. 12 f.). P. Anselm Büder

A. Th. Khoury / P. Hünermann: Wie sollen wir mit der

Schöpfung umgehen? Die Antwort der Weltreligionen.
Herderbücherei, Band 1338. 160 S. DM 9,90.
Die Einstellung zur Umwelt ist heute ein höchst aktuelles Thema.

Es ist daher wertvoll, den Beitrag der Religionen aufzuzeigen.

Besprochen werden unter diesem Gesichtspunkt: Hinduismus,

Buddhismus, Judentum, Islam, Christentum. P. Hü-



135

nermann hat den Beitrag über das Christentum geschrieben
als «Abriss christlichen Glaubens an den Schöpfer, der die
Welt zum Heil in Jesus Christus bestimmt hat. Er geht von
einer Rückbesinnung auf die geschichtliche Entfaltung des

Schöpfungsglaubens aus, um von dort die Orientierung für
eine heutige Bestimmung und Auslegung dieses Glaubensartikels

zu gewinnen» (S. 122). P. Anselm Bütler

A. Adam: Te Deum laudamus. Grosse Gebete der Kirche
lateinisch-deutsch. Herder, Freiburg 1987. 256 S mit 8 mehrfarbigen

Abbildungen. DM 26,- (Leder/Goldschnitt DM 49,—).

Die vorliegende Auswahl bevorzugt Texte, die im kirchlichen
Altertum und Mittelalter entstanden sind und im liturgischen
Gebrauch standen oder stehen. Deshalb werden Psalmen,
Cantica oder ostkirchliche Gebete und Lieder ausgespart,
«ohne damit deren Wertschätzung mindern zu wollen» (S. 6).

P. Anselm Bütler

M. Graff: Gott wohnt gleich um die Ecke. Impulse zum
Nachdenken. Herderbücherei Band 1331. 128 S. DM 7,90.
Die vorliegenden Kurz-Meditationen suchen ungewohnte
Zugänge, neue Worte, deuten alltägliche Beobachtungen, um
den Menschen von heute im heutigen Lebensalltag zu helfen,
Gott in jeder Wirklichkeit zu finden. P. Anselm Bütler

H. Grossmann: Wir gehen mit Jesus. Ein Kinderkreuzweg für
heute. Mit 15 s/w-Zeichnungen. 64 S. DM 4,60 (Mengenpreise!).

Herder, Freiburg 1987.
Ausgangspunkt jeder Station ist eine bildhafte Darstellung des
Leidens Jesu. In den Meditationen wird jeweils der Bezug des

Kreuzweges zum heutigen Leben der Kinder entfaltet. Ein
kurzes Gebet, ein eigens komponiertes Lied und weiterführende

Bibelstellen helfen, die 15 Stationen zu vertiefen.
P. Anselm Bütler

Gregor der Grosse: Regula Pastoralis. Styria, Graz, 1986. 192
S. DM 29,80.
Die «Regula pastoralis» von Papst Gregor dem Grossen galt
jahrhundertelang als die wichtigste Anleitung zur Verwaltung
des priesterlichen Hirtenamtes. Der Text zeigt die grosse
Menschenkenntnis, die Gregor der Grosse besass. Er zeigt, wie
der Seelsorger auf die unterschiedlichen Verhaltensweisen der
Menschen eingehen soll, um sie in rechter Weise zum Heil zu

führen. Der Styria Verlag legt hier diesen gmndlegenden Text
für eine «individuelle» Seelsorge in einer bibliophilen Ausgabe
vor: ein richtiges Geschenkbuch für Seelsorger und für jeden,
der die farbige Sprache früher Quellen schätzt.

P. Anselm Bütler

Ch. Meves: Wurzeln des Glücks. Lebenshilfe aus Erfahrung.
Herderbücherei Band 1356, Extra-Taschenbücher. 320 S. DM
9,90.
Der Band enthält Aufsätze aus den vergangenen zehn Jahren.
Sinn aller Aufsätze ist, die Einsicht zu wecken und zu stärken,
dass es nötig ist, uns von Grund auf retten zu lassen, indem
wir uns an die einzige Kraft wenden, die echte Heilung schenken

kann. P. Anselm Bütler

U. von Mangoldt: Das Glück der Gelassenheit. Lebenserfahrungen.

Herder, Freiburg, 1987. 128 S. DM 16,80.
Das vorliegende Buch erschien 1979 unter dem gleichen Titel
als Herder Taschenbuch Nr. 705. Gelassenheit bedeutet,
Distanz gewinnen zu dem, was uns alltäglich bedrängt. Das
bedeutet z.B. die Angst vor dem Altwerden aufgeben und dem
Glücklichsein als einer grossen verborgenen Lebenskraft mehr
Raum schenken. Jeder Mensch braucht Gelassenheit, kann sie
lernen und übern. Diese «Summe von Lebenserfahrungen»
teilt die Autorin in diesem Buch mit. P. Anselm Bütler

A. Alberti: Die Familie der Beatrice. Roman. Benziger,
Zürich, 1986. 235 S. Fr. 17.50.
Der Roman vermittelt die Geschichte einer Locarneser Familie
und zugleich das Bild der Situation des Tessins nach dem
radikalen Wandel der letzten hundert Jahre. Die Tessiner haben
ihr Land den «Kolonisatoren» aus dem Norden verkauft und
damit den Zugang zu ihrer Vergangenheit verloren. Ein
kulturelles Vakuum ist entstanden. In Politik und Wirtschaft
herrscht Korruption. Beatrice und ihre Geschwister finden
verschiedene Antworten auf diese Situation. Trivina, Beatrices
Schwester verkauft sich in Zürich als Prostituierte und kehrt als

erfolgreiche Geschäftsfrau zurück. Beatrice gibt sich selber auf
und wird drogenabhängig. Ihr Bruder versucht, auf einem
abgelegenen Bauernhof im Malcantone Lebensformen zu
verwirklichen, die an archaische, bäuerliche Traditionen anknüpfen.

P. Anselm Büder

Buchhandlung Dr. Vetter
Schneidergasse 27, 4001 Basel
(Zwischen Marktplatz und Spalenberg)
Telefon 25 96 28


	Buchbesprechungen

