
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 5

Artikel: Durch Unterscheiden leichter verständlich machen

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126

Doch manchmal glaube ich, diese Frage sei

vermessen, denn darauf antwortet uns Gott kaum
direkt. Indirekt vielleicht, indem seine Liebe uns
immer umschliesst, uns immer offenbleibt. Und
Er hat die Sehnsucht nach dem Paradies in uns
eingepflanzt, Antrieb in uns, uns von der Sünde,
der Sonderung zu befreien. Aber auch, um Gott
auf dem Weg des Fortschrittes wieder zu begegnen,

denn jede Sünde, jede Katastrophe ist auch
ein Rückruf. Josef Fahrn, Waldenburg

Durch Unterscheiden
leichter verständlich machen

P. Anselm Bütler

Die abgedruckten Leserbriefe zeigen, dass es für
heutige Christen, die ernsthaft versuchen, die
Glaubensbotschaft zu verstehen, bei der Lehre
von Ur- und Erbsünde grosse Verstehensschwierig-
keiten gibt durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaft

(Evolution), der Psychologie und der
wissenschaftlichen Anthropologie. Zwar gab es

einen Leserbrief, der das Problem einfach löste:
Evolution gibt es nicht, der Schöpfungsbericht
und die Berichte vom Sündenfall und dessen

Straffolgen sind wörtlich zu nehmen. Ich glaube
nicht, dass auf diesem Niveau eine ernsthafte
Diskussion möglich ist. Damm habe ich auf den
Abdruck dieses Leserbriefes verzichtet.
Wir müssen die Anliegen und Bedenken ehrlich
suchender Christen ernst nehmen und immer neu
versuchen, die Glaubensbotschaft auch von der
Ur- und Erbsünde in einer heute verständlichen
Weise darzulegen. Denn es ist ein altes theologisches

Prinzip, das in den Leserbriefen ausdrücklich

oder indirekt angesprochen wird:
Glaubenswahrheiten müssen verständlich sein. So formulierte

das schon der hl. Anselm von Canterbury

(11103): «fides quaerens intellectum», das heisst:
Der Glaube sucht das Verständnis der Glaubenswahrheit.

Was Herr Heinrich Kühner in seinem
Brief schreibt, hilft schon mit, die Glaubenswahrheit

von der Ur- und Erbsünde besser zu verstehen.

Ich will im Folgenden versuchen, durch
notwendige Unterscheidungen, die ich in meinen
zwei Artikeln zu wenig beachtet habe, etwas zum
Verständnis beizutragen.
Eine erste Unterscheidung: Die Fragestellung
zum Thema Ur- und Erbsünde ist bei Israel und
im Christentum nicht die gleiche. Für Israel
drängt sich die Frage auf: Woher kommt all das

Lebensfeindliche und Lebenszerstörerische auf der
Erde? Für das Christentum stellt sich die Frage:
Wie kann die Ausschliesslichkeit der Heilsvermittlung

durch Jesus Christus verständlich gemacht
werden?

1. Zur Fragestellung Israels

Theologen aus dem Volk Israel haben versucht,
auf die Fragestellung Israels eine Antwort zu
finden. Dabei ist zu beachten, dass es in den ersten
Kapiteln der Genesis zwei «theologische Schulen»
versucht haben, auf je ihre Weise und von ihrem
Gesichtspunkt her diese Frage zu beantworten.

Die Lehre desJahwisten

Da ist einmal die <theologische Schule des Jahwisten)>.

Sie heisst so, weil in den Texten, die aus
dieser <Schule> stammen, von der Urzeit an für
Gott der Name <Jahwe> gebraucht wird, obwohl
nach israelitischer Uberlieferung dieser Gottesname

erst dem Mose geoffenbart wurde. Dem
Textverfasser dieser Schule verdanken wir die Paradies-
und Sündenfallerzählung. Um die Sündenfaller-
zählung richtig deuten zu können, müssen wir auf
eine besondere Eigenart dieses Verfassers achten:
Dieser Verfasser, <Jahwist> genannt, interessiert
sich lebhaft für die Anfänge von menschlichen
Gegebenheiten: Kain ist der erste Ackerbauer,
Städtebauer; Jabal ist der erste Hirt, Jubal der
erste Musiker, Tubal-Kain der erste Schmied usw.
So ist es nicht verwunderlich, dass der Jahwist



127

auch eine Überlieferung kannte, die genau
darüber Bescheid wusste, von wem und unter
welchen Umständen die erste Sünde begangen wurde.

Diese Überlieferung hat er mit seiner feinen
Kenntnis des menschlichen Heraens und seinem
erstaunlichen Darstellungsvermögen zu einer der
erschütterndsten Erzählungen der Bibel ausgestaltet.

Ausgehend von diesem Bericht der ersten
Sünde illustriert der Jahwist in einer beeindruk-
kenden Abfolge von Bildern das Wachsen der
Sünde, angefangen vom Brudermord des Kain bis
zum Urteil Gottes, «dass die Bosheit der
Menschen auf Erden gross sei und dass jedes Gebilde
der Gedanken ihres Herzens allezeit nur noch
böse sei» (Gen 6,5).
Verbunden mit dem Bericht von der ersten Sünde
ist der Bericht von der Strafe, den Folgen der Sünde:

Die Frau muss in Schmerzen ihre Kinder
gebären, die Arbeit des Mannes ist mühselig, weil
die Erde Dornen und Disteln trägt. Auf ähnliche
Weise werden als Folge der Sünde dargestellt die
Naturkatastrophen: die Überschwemmungskatastrophe,

dann die Tatsache, dass die Menschen
verschiedene Sprachen sprechen und einander
nicht verstehen.
Wie sind diese Aussagen zu deuten? Wenn wir
daran denken, dass derJahwist ein besonderes
Interesse hat an den Anfängen von menschlichen
Gegebenheiten, dann ist der <ersten Sünde> nicht
mehr Gewicht zuzuschreiben als dem <ersten Ak-
kerbau>: Sie besagt einfach: Anfang der sündigen
Taten der Menschen. Dass dies nicht mehr besagen

will, belehrt uns dann ausdrücklich der
Verfasser aus der <Priesterschule>, wie wir unten sehen
werden. - Und die Straffolgen der Sünde? Alle
diese Straffolgen sind <natürliche Gegebenheiten,

die auch ohne Sünde da wären, die nicht im
sündigen Tun des Menschen, sondern in der
Beschaffenheit der Natur gründen. Wenn der Jahwist

die <lebensfeindlichen> Gegebenheiten als

Folge der Sünden darstellt, dann will er damit
eine theologische Aussage machen: Er will die
Sünde als das eine grosse Unglück des Menschen
hinstellen. Die Sünde treibt den Menschen in Not
und Ausweglosigkeit, sie macht sein Leben zum

Zwiespalt, lässt die menschliche Existenz zur Tragik

werden. Zugleich aber deutet er auch schon
eine Erlösungshoffnung an: Durch die Sünde ist
der Mensch in eine Lage geraten, aus der er sich
selber nicht mehr helfen kann. Hilfe kann ihm
nur noch werden durch eine Heilstat Gottes.

Die Lehre der Priesterschrift

Die zweite Theologenschule, die sich zum Anfang
der Sünde äussert, ist die sogenannte <Priester-
schule>. Sie heisst so, weil ihre Texte in Priesterkreisen

in Jerusalem entstanden sind, und zwar
zirka um das Jahr 500 vor Christus, also rund 500
Jahre später als der Text des Jahwisten. Der Text
desJahwisten muss dieser Schule bekannt gewesen
sein, und so dürfen wir den Text der Priesterschule

zugleich als eine theologische Deutung und
Interpretation des Textes des Jahwisten verstehen.
Vom Verfasser dieser <Priesterschrift> stammt der
sogenannte <erste> Schöpfungsbericht, des Sechs-

Tage-Werk. Auffallend bei diesem Bericht für
unsere Problematik ist die wiederholte Aussage, die
Schöpfungswerke seien gut gewesen, ja abschliessend

lässt der Verfasser dieses Schöpfungsberichtes
Gott über seine gesamte Schöpfung das Urteil
fällen: Sie ist sehr gut. An diesem Gutsein der Schöpfung

scheint sich längere Zeit nichts zu ändern.
Im ganzen Stammbaum, den der Verfasser der
Priesterschrift anführt, finden sich zwischen
Adam und Noah noch keinerlei Anzeichen der
Sünde. Damit setzt der Verfasser der Priesterschrift

ein Gegengewicht gegen die Darstellung
des Jahwisten, der von der ersten Sünde her das
Sündenunheil über die Menschen ausbreiten lässt.
Dann aber überrascht die summarische Feststellung,

die Erde sei vor Gott verderbt, sie sei mit
Gewalttat angefüllt worden, denn alles Fleisch
habe einen verdorbenen Wandel getrieben (Gen
6, Uf). Die Sünde scheint wie Unkraut auf dem
Acker unvermittelt erschienen zu sein und sich
unheimlich rasch ausgebreitet zu haben. Wie die
Sünde in die Menschheit einbrach, vernehmen wir
nicht. Von einer Ursünde ist nicht die Rede. Die
Kernaussage des Autors ist vielmehr Antwort auf
die Frage: Woher die Sünde und das Unheil als



128

Folge der Sünde? Die Antwort ist eindeutig klar:
Nicht von Gott, denn er hat die Welt gut geschaffen,

sondern vom Menschen. Mit aller nur möglichen

Bestimmtheit wird die Schuld an der Sünde
und ihren Folgen dem Menschen zugeschrieben
(Gen 6,12f). Zugleich wird auch die <Art> der
Sünde angegeben: Es ist das Unrecht das ein
Mensch in selbstherrlichem Gebaren einem
andern Menschen antut, und dieses Unrecht kann
sich steigern bis zum blutigen Totschlag.

Ergebnis

Hingegen lässt uns der Verfasser der Priesterschrift
die uns wohl bedrängendste Frage unbeantwortet:
Wieso kam es denn überhaupt zu dieser sündigen
Verderbtheit der Menschen, nachdem Gott doch
den Menschen gut erschaffen hatte? Antwort auf
diese Frage erhalten wir vom Jahwisten. Er lässt
Gott die Sünde gleichsam mit der Feststellung
entschuldigen: «Das Gebilde des menschlichen Herzens

ist böse von seiner Jugend an» (Gen 8, 21).
Damit entsteht allerdings eine Spannung zur Aussage

des Verfassers des ersten Schöpfungsberichtes,
dass Gott alles gut gemacht habe. Auffallend ist

nun, dass der Verfasser der Priesterschrift hier keine

<Korrektur> oder Interpretation vornimmt,
sondern die Spannung stehen lässt. Was aber sollen
wir mit dieser Spannung anfangen? Man könnte
vielleicht sagen: Diese Spannung will darauf
hinweisen: Gott hat das Menschenherz zwar gut, aber
doch <schwach> erschaffen. Ob das eine hilfreiche
Antwort ist für uns? Sicher könnte damit die
Zentralaussage beider Verfasser erklärt werden oder
wenigstens etwas verständlicher werden: die
Universalität der Sünde, dass alle Menschen der Sünde
verfallen sind. Dieser Gedanke wird in der prophetischen

Theologie zu einem Zentralthema: «Es ist
kein Mensch, der nicht sündigt» (1 Kön 8,46). Die
Propheten sehen das Volk in die Sünde verstrickt,
die Sünde ist ihm zur zweiten Natur geworden.
«Vermag wohl ein Mohr seine Haut zu ändern oder
ein Panther seine Flecken? Dann freilich könnt
auch ihr Gutes tun, die ihr das Böse gewohnt seid»

0er 13, 23).
Können wir diese Lehre von der gesamten sündi¬

gen Menschheit vereinbaren mit unserem heutigen

Wissen aus Paläontologie, Psychologie, Soziologie?

Eines ist sicher festzuhalten: Sünde verlangt
klare Erkenntnis und freies Wollen. Wenn der
Mensch vom Tier abstammt, und das dürfte heute
nicht mehr in Frage gestellt werden, dann war
Sünde erst möglich, als der Mensch sich entwickelt
hatte, vom vollen bewussten und frei handlungsfähigen

Menschen. Diese Entwicklung mag «in
verschiedenen Anläufen» und über einen
Zeitraum von über 500 000 Jahren sich vollzogen
haben. Sünde war erst dann möglich, als die
Menschen nicht mehr «primitiv» und nicht mehr «fest

eingewoben in die Naturgesetze» waren. Sünde ist
auch nicht zu verstehen als <notwendiger Durchgang)

durch ein bestimmtes Entwicklungsstadium
psychologischer Art. Entwicklung, Fortschritt ist
gewiss ein <Hintersichlassen> des Anfangs. Aber
Gott steht nicht so am Anfang, dass er einfach
dort <stehenbliebe>. Gott ist ebensosehr auch am
<Ende> der Entwicklung des Menschen. Gott
begleitet den Menschen in seinem Entwicklungspro-
zess. Sünde müsste in dieser Hinsicht verstanden
werden als <Sonderung> im richtigen Sinn: Die
Menschen wollten nicht mehr von Gott begleitet
und <betreut> werden. Sie wollten unabhängig
ihren eigenen Weg gehen.

2. Zur Fragestellung des Christentums

Für das Christentum stellt sich bei der Lehre von
der Ur- und Erbsünde eine andere Frage als für
Israel. Es geht um die Lehre, dass Jesus Christus für
alle Menschen der einzige Heilsmittler ist. Diese
Lehre bildet das Zentrum und die unaufhebbare
Botschaft der christlichen Erlösungslehre. An dieser

Lehre darf und kann nicht gerüttelt werden.
Hingegen stellt sich die Frage: Ist für die Wahrung

dieses Kernes der ganzen christlichen
Botschaft die Lehre von der Ur- und Erbsünde absolut
und unbedingt notwendig?
Wenn wir die Dogmengeschichte studieren, stellen

wir fest, dass die Ostkirche, die von der
hellenistischen Kultur geprägt ist, nicht auf die Lehre
von der Ur- und Erbsünde zurückgreift. Im helle-



129

nistischen Kulturkreis lautete die entscheidende
Frage: Wie kann der Mensch vergöttlicht werden?
Als Hindernis für diese Vergöttlichung wurde"
nicht so sehr die Sünde gesehen, sondern die
Bindung an die Materie. Die Ostkirche hat diesen
Dualismus abgelehnt, aber grundsätzlich auf diese

Form der Sinn- und Heilsfrage eine Antwort
gegeben. Und diese Antwort lautete: In Jesus
Christus hat Gott mit der menschlichen Natur
eine endgültige, unauflösbare Einheit geschaffen.
Aufgrund dieser <seinsmässigen> Einheit ist nun
die Vergöttlichung aller Menschen möglich.
In der Westkirche stand eine andere Form der
Heilsfrage im Vordergrund. Unheil wurde hier vor
allem gesehen im ethischen Versagen und im
Sündersein. Heil wird gesehen als ethische Erlösung,
als Gerechtigkeit und Heiligkeit. Der Mensch ist
von Kindheit an bis zum Tode Sünder. «Das
Leiden an der schlimmen ethischen Verfasstheit und
Schuld des Menschen zieht sich wie ein roter
Faden durch die Literatur der lateinischen Theologen.

Der Mensch ist so korrupt, dass er sich - trotz
zunächst angenommenem freien Willen - nicht,
selbst bessern kann» (K.-H. Ohlig). Zugleich wird
die Sünde anders verstanden als im judenchristlichen

und zum Beispiel antiochenischen Kulturraum.

Sünde ist - nach lateinischem Verständnis -
vor allem Verstoss gegen die Ordnung, die vom
Schöpfer der Welt auferlegt wurde. Und die
gestörte Ordnung ist erst dann wieder hergestellt,
wenn eine rechtlich korrekte Regelung stattgefunden

hat. Diese korrekte Regelung aber konnte nur
Jesus Christus leisten, nur er konnte als Gott und
Mensch zugleich Gott die schuldige Genugtuung
leisten. Aber wenn auch <objektiv> durch Jesus
Christus die Ordnung wieder hergestellt ist, so

bleibt doch das Problem, wie der einzelne
subjektiv:» nun diese Ordnung einhalten kann. Denn
der Mensch erfährt sich als der Sünde und der
Begierde zur Sünde verfallen. Woher kommt diese
Verfallenheit an die Sünde? Hier nun wird die
Lehre von der Ur- und Erbsünde als Antwort auf
diese Frage entwickelt. Durch die Sünde Adams
ging die ungeschuldete Gnade für ihn und alle
verloren, die Begierde zum Bösen wurde über¬

mächtig, so dass alle Menschen in den Sumpf der
Sünde gerieten.
Augustinus stützte seine Lehre auf Rom 5,12-21,
wobei er aber einen <verstümmelten> lateinischen
Text benutzte. Im griechischen Originaltext lautet

die entscheidende Stelle: «Durch einen einzigen

Menschen trat die Sünde in die Welt ein und
durch die Sünde der Tod, und so kam der Tod zu
allen Menschen, weil alle gesündigt hatten». Im
lateinischen Text lautet diese Stelle: «... die Sünde

kam zu allen Menschen (durch Adam), indem
alle gesündigt hatten.» Daraus ergibt sich: «Die
Erbsündenlehre stellt die Grundform der lateinischen

Christologie dar, insofern sie auf dem
Hintergrund der lateinischen Erlösungslehre (Herstellung

der gestörten Ordnung) die alleinige
Heilsvermittlung durch Jesus Christus umfassend
begründet.» (K.-H. Ohlig).
Ist diese Erbsündenlehre unabdingbare Voraussetzung,

um die alleinige Heilsvermittlung durch Jesus

Christus für alle Menschen zu begründen?
Eindeutige Aussage in Israel und im Christentum
ist: alle Menschen haben gesündigt. Das sagt Paulus

im zitierten Text. Das sagt er noch eindringlicher

an anderer Stelle: «Gott hat alle in den
Gehorsam eingeschlossen, um sich aller zu erbarmen»

(Rom 11, 32).
Wie aber ist dieses «alle» zu verstehen? Numerisch:

jeder einzelne Mensch, so dass es überhaupt
keinen Menschen gibt, der nicht gesündigt hat?
Oder generisch: Die Menschheit insgesamt, wobei
es wohl einzelne Ausnahmen geben konnte? Falls
man dieses «alle» generisch verstehen dürfte, dann
würde eine Verständnisschwierigkeit wegfallen,
die sich stellt, wenn sich die Menschheit unabhängig

voneinander an verschiedenen Orten als
Kopulation) aus dem Tier entwickelt hat. Dann
könnte man annehmen, dass es bei der einen oder
andern Population am Anfang Menschen ohne
Sünde gab. Dafür könnte dann als Hinweis aus
der Schrift angeführt werden, dass die Priesterschrift

von Adam bis Noah eine Genealogie
aufstellt, bei der von Sünde keine Rede ist. Mit der
Zeit hätte dann aber in allen Populationen die
Sünde überhand genommen, weil nach dem Jah-



130

wisten des Menschen Herz von Jugend auf zum
Bösen neigt (Gen 8,21), weil Gott den Menschen
zwar gut, aber schwach geschaffen hätte.
Allerdings stellt sich hier dann die ganz entscheidende,

ja alles entscheidende Frage: Wie kann
dann Jesus Christus der einzige Heilsvermittler
aller Menschen sein? Vielleicht könnte man folgende

Überlegung anstellen: Die Erbsündenlehre
macht einen Unterschied zwischen der <Schöp-
fungsgnade> und der <Christusgnade>. Ist diese

Unterscheidung dogmatisch absolut zwingend?
Karl Rahner hat in einem andern Zusammenhang
das Denkmodell erarbeitet: Jesus Christus ist die
<Zielursache> der ganzen Schöpfung und
Erlösung. Mit diesem Denkmodell liesse sich vielleicht
die genannte Schwierigkeit lösen: Alle Menschen
erhalten die Gottesgnade, die Gemeinschaft mit
Gott vonJesus Christus her, «auf den hin alles
geschaffen ist» (Col 1,16).
Natürlich sind das alles nur erste tastende Versuche,

um den Menschen unserer Zeit mit dem Wissen

um die Entwicklung der Menschen aus dem
Tierreich an vielleicht verschiedenen unabhängigen

Orten die Erbsündenlehre verständlich zu
machen. Hier liegt wohl noch eine grosse Denkarbeit

vor den Dogmaükern und Exegeten. Gewiss
müssen wir auch um die Tatsache des <Geheimnis-
ses> wissen, wo immer wir auf Gott und sein Handeln

zu sprechen kommen. Aber wir dürfen dieses
<Geheimnis> nicht zu <früh> ansetzen. Vielleicht
wird es in lOOJahren wirklich so sein, dass die
dogmatische Forschung den Weg gefunden hat, zu
zeigen, wie Jesus Christus für alle Menschen (auch
für jene, die nicht sündigten) der einzige Heilsvermittler

zwischen Gott und den Menschen ist.

Wir gedanken unserer verstorbenen Freunden
und Wohltäter
Herr Leo Bacher-Zeltner, Bättwil/Hägendorf
Herr Josef Baur-Zuckschwerdt, Bottmingen
Frau Maria Huggel-Lang, Binningen
Herr Norbert Somer-Erne, Muttenz
Frau Hilda Bmdermann, Basel
Frl. Regina Amstad, Beckenried
Frau Katharina Leuthardt, Dornach
Br. Gregor Huber, Feldkirch

Chronik Januar / Februar
Kurz vor den «grossen» Schneefällen, die das Jahr,
oder besser gesagt, den Winter einläuteten, traf
hier eine Seniorenwandergruppe aus St. Marien
BS (Männerturnverein) ein. P. Prior feierte mit
der munteren Gruppe Eucharistie in der Gnadenkapelle.

Auch die Senioren von Muttenz eröffneten

ihr Jahresprogramm mit einer Wallfahrt mit
ihrem Pfarrer. Anfangs Februar waren die kath.
Bäuerinnen aus dem Solothurnischen zu ihrer
jährlichen Einkehr eingeladen worden. Mehr als

fünfzig folgten der Einladung. Seit Jahren ist dieser

Tagung ein guter Erfolg beSchieden.
Das Hauptanliegen des Monats Januar liegt in

der Weltgebetsoktav. Während dieser Woche
würden täglich im Hauptgottesdienst Probleme
der christlichen Kirchen angesprochen, damit das

Gebet um die Einheit umso sinnvoller werde. Den
Abschluss bildete bei uns die Sonntagsvesper, in
der Pfr. Paul Helfenberger von der evangelisch-re-
formierten Kirchgemeinde Biel-Benken (BL)
predigte. Es war ein denkwürdiges Predigtwort, das
durch seine Einfachheit und Klarheit beeindruckte.

Mit der Zachäusgeschichte (Lk 9,1-10) sprach
der Prediger Gottes Versöhnung an, die dort
beginnt, wo es manchmal niemand mehr vermutet.
Zachäus erfährt Gottes vorbehaltlose Liebe, weil
sich Jesus ausgerechnet mit ihm befasst. Zachäus
hatte sich grosse Mühe gegeben, Jesus zu sehen.
Sind es nicht oft solche, denen wir keine Chance
mehr geben, die sich mühen, Jesus kennenzulernen?

Bei der Gastfreundschaft des Zachäus wird
der Gastgeber zum Gast. Jesus öffnet ihm Gottes
barmherziges Ja zu ihm. Die Zachäusgeschichte
macht deutlich, wie sehr in einer zerrissenen Welt
Gottes Versöhnung zum Vorschein kommt.
Unheilbare Risse müssen heilbar werden. Wir sollten
nichts für unüberwindbar halten. Versöhnung
kostet unter Umständen, oder fordert einen grossen
Preis. Jesus hat ihn bezahlt für uns alle. Deshalb
ist es wichtig, neben vielen Götzendiensten unserer

Zeit auch wirkliche Gottesdienste zu feiern.
Diese lebensnahen Predigtworte fanden aufmerksame

und vor allem dankbare Zuhörer.


	Durch Unterscheiden leichter verständlich machen

