
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 5

Rubrik: Leserbriefe

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124

Leserbriefe
zum Thema «Ur- und Erbsünde» (Artikel: «Woher
kommt all das Unheil der Menschen?» in Nr. 1

und 2, 1987).

Von Herzen möchte ich Ihnen gratulieren zu und
danken für Ihre beiden ausgezeichneten Artikel
im Mariastein-Blettli (inkl. den Artikel im
letzten).

Bei den Zeilen 4-10 (von unten) auf Seite 31

(«Wir dürfen .» bis «Begehrlichkeit») meinte ich
eine Verwandtschaft zu dem - zwar im Idealismus
beheimateten - Gedanken von J.J. Rousseau zu
sehen, den wir einst im Gymnasium im Franzö-
sisch-Unterricht lernen mussten (um den Unterschied

von «rendre» und «faire» zu behalten!):
«Dieu a fait l'homme bon et c'est la société qui l'a
rendu méchant.» (Gott hat den Menschen gut
«hergestellt», und es ist die Gesellschaft, die ihn
schlecht «gemacht» hat.
Die «Erbsünde» versuchte ich einst meinen
Konfirmanden folgendermassen verständlich zu
machen: Der grosse Maler Rembrandt hat als

Säugling seine Windeln gleich beschmutzt wie
alle andern Säuglinge, aber die Begabung zum
grossen Maler lag schon damals in ihm. Und Mozart

hat als Buschi keine Arien gesungen. Er hat
gekräht wie jedes andere Buschi. Und doch lag
seine Begabung schon in ihm. Und so trägt auch
jedes noch so herzige Buschi die Begabung zum
Sündigen in sich. - Im übrigen: Eine Erfahrung,
die ich dem Mönch gegenüber voraushabe: Nichts
ärgert einen Vater an seinem Kind so sehr, wie die
Feststellung, dass sein Kind allerhand Arten und
Unarten geerbt hat, mit denen ich als Vater zu
kämpfen hatte und noch habe. - Man meint
vielleicht, dass Erbanlagen von der Mutter im Verlauf
von 9 Monaten «übertragen» würden. Aber was
man vom Vater geerbt hat, das hatte man sicher
vom Moment der Zeugung an in sich. - Ich finde
das wunderbar und zugleich unheimlich.
Zum zweiten Artikel («Sünde und Schuld»): Ganz
besonders gut finde ich die vier letzten Abschnitte.

Unsere Schuld vor Gott kann uns ja nur auf

dem Hintergrund seiner Liebe bewusst werden,
als «geschuldete Gegenliebe». - Nicht nur ist mir
das immer wieder wichtig beim Dekalog, wo ja
die Gebote auf die in der Präambel ausgesprochene

Liebeserklärung (Ich bin. dein) folgen und
im Grunde Anweisungen zur Dankbarkeit für
diese Liebe sind und die bekanntlich in ihrer
Formulierung im Futurum auch gleichzeitig Verheis-

sungen sind (Du wirst nicht. Der alte
«Heidelberger Katechismus» (Confessio Palatina) hat
dies trefflich aufgenommen mit seiner Einteilung:
Von des Menschen Elend - Von des Menschen
Erlösung - Von der Dankbarkeit. Und im dritten
Teil werden die Gebote bzw. die Ethik behandelt.
Dadurch verlieren sie ihr moralisches Geschmäcklein.

Heinrich O. Kühner, Oberwil

Herzlichen Dank für die beiden Hefte «Mariastein»

mit den zwei Artikeln aus Ihrer Feder. Das
Herausarbeiten der korporativen Persönlichkeit
hat mich sehr beeindruckt. Für das Verständnis
der Schöpfungsberichte ist Ihre Arbeit wirklich
sehr hilfreich.
Mein Problem lösen Ihre theologischen Konstruktionen

nicht. Nachfolgende telegrammstilhafte
Darstellung soll Ihnen zeigen, weshalb der gordische

Knoten, trotz Ihres theologischen Dreisatzes,
nicht gelöst ist:
1. Es gibt nur ein «Urprinzip», Gott Jahwe, der

die ganze Welt gut geschaffen hat.
2. Gott (Jahwe) sah alles an, was er gemacht hatte:

Es warsebrgut.
3. Also war auch der Mensch (bzw. das

Programm, welches via Tier zum Mensch führte)
sehr gut.

4. An -mehreren Orten sind
-zu verschiedenen Zeiten aus
-vielen Tier-Paaren
-diverse Menschen-Rassen

entstanden.
5. Der Übergang vom Tier zum Menschen vollzog

sich evolutiv. Die Entwicklung des Menschen
von der Haupt-Mutation (oder Eingriff Gottes)
wird auf gegen 600 000Jahre geschätzt.



125

6. Also waren die ersten Menschen primitiv und
noch fest eingewoben in die Naturgesetze und
entsprechend unfrei!

7. Ist es tatsächlich zwingend logisch (ohne
Annahme von Atlantis), dass: Alle Menschen, die
ja «sehr gut geschaffen» waren, in ihrem
primitiven Ur-Mensch-Zustand an verschiedenen
Orten, zu verschiedenen Zeiten (es soll auch
mehrere Anläufe gegeben haben) zu ein und
demselben Urteil freiwillig ja bzw. ein einhelliges

Nein zu Gott gesagt haben.
Ich muss diese Frage klar mit Nein beantworten,
denn ich bin weder im biblischen Mythos gefangen

noch glaube ich ernsthaft an die Existenz von
Atlantis bzw. an frühere Besuche ausserirdischer
Intelligenzen.
Zwar kann ich verstehen, dass Karl Rahner sich
von der erdrückenden biblischen Beweislast nicht
befreien konnte. Hätte er es mit Logik statt mit
Glauben oder Theologie versucht, sähe der
Schluss wohl anders aus.
Wenn ich verstehen will, was ich glaube, müssen
die Fakten Platz haben. Ich glaube, dass man in
spätestens hundert Jahren über diesen theologischen

Dreisatz schmunzelt wie über die «Sonne
stehe still über Gideon» - Theorie als Beweis
gegen Galileis heliozentrisches System.
Bitte, lassen Sie sich Zeit. Ich bin z.Zt. beruflich
sehr engagiert, auch privat ist einiges los.

Hubert Lenherr, Basel

In Nr. 2/87 der Zeitschrift «Mariastein» las ich mit
Freude Ihren Beitrag über die Ursünde unter dem
Titel «Woher kommt all das Unheil der
Menschen?» Nachträglich meldeten sich aber Bedenken,

ob die theologische Deutung genügt, um
diese wichtige, grundlegende Frage unseres So-
Seins zu klären. Ist der Mensch dadurch schuldig,
dass er das Gnadenangebot Gottes, sein Liebesangebot

nicht annimmt, daran vorbeilebt? Ist nicht
menschliche Entwicklung eng mit dem allmählichen

Erwachen des Ich-Bewusstseins verbunden,
und ist nicht gleichzeitig dieser Prozess ein Sich-
Entfernen vom Ursprung? Erwachen des Ich-Be¬

wusstseins ist doch ein schicksalsmässiger Schritt,
hin zu Fortschritt, wobei Sünde schon in der
Dichotomie dieses Begriffs gleichsam verborgen
liegt. Fortschreiten wohin? Wovon sich entfernen?

Fortschreiten auf dem Wege des Ich-will
einerseits und Sich-entfernen vom Ursprung
andererseits, der bei Gott liegt.
Ist es richtig, wenn ich versuche, Sünde von
Sonderung abzuleiten? Dann wäre Sünde die Folge
des Verharrens und Beharrens des Menschen in
seinem Ich-Stand. Daraus scheint mir, dass Sünde
eine Etappe ist auf dem Wege der menschlichen
Entwicklung, die aber überwunden werden kann,
wenn es dem Menschen gelingt zu erkennen, dass

sein Ich nicht die letzte Instanz ist. Das erkannte
schon Meister Eckhardt, dem ich verdanke, dass

sich mein Verständnis weitet. Graf Dürckheim
hat, von ihm ausgehend, den Begriff des «Wesens»

geprägt als der «Art und Weise, wie das göttliche

Sein in uns anwesend ist und durch uns
manifest werden will in unserem Dasein». Dabei gibt
es Menschen, denen der Durchbruch zu ihrem
Wesen gelingt, während andere dieses Ziel nicht
erreichen. Zu den Ersteren dürften wohl die Heiligen

zählen, andere kommen erst auf Umwegen
dazu, ihr Wesen zu erkennen, es wahr zu nehmen
und ihm Ausdruck zu verleihen. Auf dem Umweg
über die Sünde.
Ist jetzt das alles, was mir durch den Kopf geht,
ein Versuch der Rechtfertigung der Sünde? Ich
kann die Frage nicht selbst beantworten, aber ich
habe erfahren, dass ich «Nicht-Sünde» nur aus der
Sünde heraus verstehe, Gnade aus der Befreiung
vom Ich, so wie ich die Nacht am Tag erkenne,
heiss an kalt.
Was will ich mit diesen Gedanken? Dem Tatbestand

der Vertreibung aus dem Paradies neben der
theologischen noch eine anthropologische und
psychologische Deutung geben, weil der Tatbestand

so bedeutend ist, dass es dazu, um ihn nicht
nur mit dem Intellekt zu verstehen, eine ganzheitliche

Erklärung (oder einen Versuch dazu) braucht.
Und am Schluss stellt sich eine Frage: Ist dieser
Sündenfall nicht auch schon in Gottes Heilsplan
eingeschlossen gewesen, von Anfang an?



126

Doch manchmal glaube ich, diese Frage sei

vermessen, denn darauf antwortet uns Gott kaum
direkt. Indirekt vielleicht, indem seine Liebe uns
immer umschliesst, uns immer offenbleibt. Und
Er hat die Sehnsucht nach dem Paradies in uns
eingepflanzt, Antrieb in uns, uns von der Sünde,
der Sonderung zu befreien. Aber auch, um Gott
auf dem Weg des Fortschrittes wieder zu begegnen,

denn jede Sünde, jede Katastrophe ist auch
ein Rückruf. Josef Fahrn, Waldenburg

Durch Unterscheiden
leichter verständlich machen

P. Anselm Bütler

Die abgedruckten Leserbriefe zeigen, dass es für
heutige Christen, die ernsthaft versuchen, die
Glaubensbotschaft zu verstehen, bei der Lehre
von Ur- und Erbsünde grosse Verstehensschwierig-
keiten gibt durch die Erkenntnisse der Naturwissenschaft

(Evolution), der Psychologie und der
wissenschaftlichen Anthropologie. Zwar gab es

einen Leserbrief, der das Problem einfach löste:
Evolution gibt es nicht, der Schöpfungsbericht
und die Berichte vom Sündenfall und dessen

Straffolgen sind wörtlich zu nehmen. Ich glaube
nicht, dass auf diesem Niveau eine ernsthafte
Diskussion möglich ist. Damm habe ich auf den
Abdruck dieses Leserbriefes verzichtet.
Wir müssen die Anliegen und Bedenken ehrlich
suchender Christen ernst nehmen und immer neu
versuchen, die Glaubensbotschaft auch von der
Ur- und Erbsünde in einer heute verständlichen
Weise darzulegen. Denn es ist ein altes theologisches

Prinzip, das in den Leserbriefen ausdrücklich

oder indirekt angesprochen wird:
Glaubenswahrheiten müssen verständlich sein. So formulierte

das schon der hl. Anselm von Canterbury

(11103): «fides quaerens intellectum», das heisst:
Der Glaube sucht das Verständnis der Glaubenswahrheit.

Was Herr Heinrich Kühner in seinem
Brief schreibt, hilft schon mit, die Glaubenswahrheit

von der Ur- und Erbsünde besser zu verstehen.

Ich will im Folgenden versuchen, durch
notwendige Unterscheidungen, die ich in meinen
zwei Artikeln zu wenig beachtet habe, etwas zum
Verständnis beizutragen.
Eine erste Unterscheidung: Die Fragestellung
zum Thema Ur- und Erbsünde ist bei Israel und
im Christentum nicht die gleiche. Für Israel
drängt sich die Frage auf: Woher kommt all das

Lebensfeindliche und Lebenszerstörerische auf der
Erde? Für das Christentum stellt sich die Frage:
Wie kann die Ausschliesslichkeit der Heilsvermittlung

durch Jesus Christus verständlich gemacht
werden?

1. Zur Fragestellung Israels

Theologen aus dem Volk Israel haben versucht,
auf die Fragestellung Israels eine Antwort zu
finden. Dabei ist zu beachten, dass es in den ersten
Kapiteln der Genesis zwei «theologische Schulen»
versucht haben, auf je ihre Weise und von ihrem
Gesichtspunkt her diese Frage zu beantworten.

Die Lehre desJahwisten

Da ist einmal die <theologische Schule des Jahwisten)>.

Sie heisst so, weil in den Texten, die aus
dieser <Schule> stammen, von der Urzeit an für
Gott der Name <Jahwe> gebraucht wird, obwohl
nach israelitischer Uberlieferung dieser Gottesname

erst dem Mose geoffenbart wurde. Dem
Textverfasser dieser Schule verdanken wir die Paradies-
und Sündenfallerzählung. Um die Sündenfaller-
zählung richtig deuten zu können, müssen wir auf
eine besondere Eigenart dieses Verfassers achten:
Dieser Verfasser, <Jahwist> genannt, interessiert
sich lebhaft für die Anfänge von menschlichen
Gegebenheiten: Kain ist der erste Ackerbauer,
Städtebauer; Jabal ist der erste Hirt, Jubal der
erste Musiker, Tubal-Kain der erste Schmied usw.
So ist es nicht verwunderlich, dass der Jahwist


	Leserbriefe

