
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 5

Artikel: Die Friedensherrschaft Gottes

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


118

Vertrauen und Lieben sowie die Herzensreinheit
des Betenden. Sicher gehört es auch zur Funktion
eines Gnadenbildes, diese innere Haltung im Beter

zu wecken und zu fördern.
Dies kann dem Pilger zur Mutter vom Trost gegeben

werden, denn das Gnadenbild lächelt jedem
Pilger zu, ob er in Freude und Dank oder in Not
und Verzweiflung kommt, auch das Jesuskind
lächelt froh, gar fröhlich und geborgen in den
Armen der Mutter. Dieses Bild zu beschauen, kann
im Beter schon manche Spannung und Verkrampfung

lösen. Wenn er sich in der Felsengrotte noch
irgendwie an das Weihnachtsgeschehen von Bet-
lehem erinnern lässt, kann er sich gedrängt fühlen,

der himmlischen Mutter Maria lächelnd zu
vertrauen und sich ihr anzuvertrauen, wie es

offensichtlich das Jesuskind getan hat. Der Psalmvers

kann plötzlich im Inneren aufsteigen: Ich
liess meine Seele ruhig werden und still; wie ein
kleines Kind bei der Mutter ist meine Seele still in
mir (Ps 131, 2).
Wenn der Pilger die Gnadenkapelle verlässt, sollte

er auch in die Schmerzenkapelle eintreten.
Dort sieht er ein anderes Marienbild, die
Schmerzensmutter. Es ist dieselbe Maria, wie in der
Gnadenkapelle, aber das Bild sagt dem Beschauer
etwas anderes: jetzt durchdringt das Vorjahren ver-
heissene Schwert mein Herz. Das Liebste, ja, alles
wofür ich lebte, ist mir genommen, hängt über
mir am Kreuz Ich habe meinen Sohn auch selber

weggegeben, für dich. Du bist jetzt durch Ihn
erlöst von Sünde und Schuld. Denk daran, wenn
diese «Station» auch über dich kommt.
Beim Eintritt in die lichtvolle Basilika ist wieder
ein anderes Marienbild im Hochaltar zu sehen,
die letzte Station im Leben Mariens: ihre Verherrlichung

und leibliche Aufnahme in den Himmel.
Bilder, Gnadenbilder und Gnadenorte sprechen
ihre eigene Sprache, sie erfüllen in der Tat eine
seelsorgliche Aufgabe an uns. Sie zeigen" uns den
Weg und die Stationen unseres Lebens an in der
Nachfolge unseres Herrn.

Die Friedensherrschaft
Gottes

P. Anselm Bütler

In zwei Artikeln habe ich aufzuzeigen versucht,
wo gemäss der Botschaft der Bibel der letzte
Grund liegt für all das Unheil, das wir Menschen
ein Leben lang erdulden müssen, das wie ein
Schatten die ganze Geschichte der Menschheit
verfolgt. Die Antwort der Bibel ist klar: Gott wollte

eine Welt und eine Menschheit ohne jedes
Unheil, er wollte eine Welt und eine Menschheit, in
der das Leben ohne jedes Hindernis sich entfalten
kann. Er wollte eine Welt und eine Menschheit,
in der es kein Leid gibt, keine Trauer und Angst,
keine Not und keine Tränen, eine Welt und eine
Menschheit, in der vor allem der Tod nicht
herrscht. Er wollte eine Menschheit, die in Frieden

und Harmonie eine einzige grosse
Völkergemeinschaft bildet, getragen von restloser
gegenseitiger Liebe, von unbegrenztem Wohlwollen, in
der «eitel Friede und Freude herrscht». Eine solche

Welt und Menschheit wäre möglich gewesen,
wenn die Menschen die Liebesgemeinschaft mit
Gott, die ihnen von Gott angeboten wurde, mit
einem restlosen, bedingungslosen Ja der Liebe
und Hingabe angenommen hätten. Dann nämlich

hätte Gott durch die Menschen, die ganz eins

gewesen wären mit ihm und seinem Plan, seinen
Schöpfungsplan verwirklichen können. Seine
Herrschaft, die nicht Machtausübung ist, sondern
eigentlich «Dienst zum Wohl der Menschen und
der ganzen Schöpfung», hätte sich dann voll
durchgesetzt, sein Schöpfungsziel wäre ohne jede
Stömng und Beeinträchtigung Wirklichkeit
geworden: Gott herrscht als «Friedenskönig» in
seiner Schöpfung. «Herrschen» besagt dann: sein



119

Liebesgeschenk an die Menschen und die Schöpfung

wäre ohne Schädigung «angekommen». Und
dieses Liebesgeschenk ist letztlich nichts anderes
als Gott selber. Gott aber, so sagt Paulus vonJesus
Christus und damit indirekt von Gott selber, ist
der Friede.

1. Gott hält an seinem Schöpfungsziel fest

Die Menschen haben leider die Liebesgemeinschaft

mit Gott ausgeschlagen. Sie wollten ohne
Gott glücklich sein, sie meinten ohne Gott aus

eigener Kraft ein Friedensreich aufzubauen. Sie
handelten «gegen ihre klare Gewissenseinsicht»,
das Leben nicht nach eigenen Plänen, sondern
nach dem Plan Gottes gestalten zu sollen. Das
Resultat ist bekannt: Anstelle der Friedensherrschaft
Gottes in der Schöpfung durch die Menschen tritt
die Kriegsherrschaft der Menschen, eine
Kriegsherrschaft, deren schreckliches Ende wir heute in
angsterfüllter Weise vor Augen haben: Atomwaffen,

welche die ganze Menschheit zwanzigmal
vernichten können. Angesichts dieser Kriegs- und
Feindschaftsmacht stellen sich viele Menschen die
bange Frage, ja sie stellen die Frage nicht mehr,
weil sie überzeugt sind, die Antwort zu wissen:
Hat Gott die Menschen erbarmungslos ihrem
eigenen Wahn überlassen? Es gibt heute genug
sogenannte Propheten und Schreckensverkünder,
die dies klar behaupten. Es gibt keine Rettung
mehr. Gott wird erbarmungslos seine Wut und
seinen Zorn an den Menschen voll zur Auswirkung

kommen lassen.
Ich habe in den Artikeln über die Wurzeln des
Unheils in der Welt und unter den Menschen
aufgezeigt, dass dies nicht der Fall ist. Im Gegenteil:
Im gleichen Augenblick, in dem die Menschen ihr
Nein zur Liebesgemeinschaft mit Gott lebten und
sagten, hat Gott ein neues und «endgültiges» Ja
zu seiner Schöpfung und zu den Menschen
gesprochen, einja, das nichts anderes beinhaltet als:
Festhalten am Schöpfungsziel Gottes. Trotz des
Neins der Menschen wird Gott seine
Friedensherrschaft in seiner Schöpfung mit den Menschen
verwirklichen. Zwar wird diese Friedensherrschaft
Gottes die Spuren des menschlichen Nein, die

Spuren der Kriegsherrschaft der Menschen an sich

tragen, aber nicht als Mangel und Hindernis eines
vollen restlosen Glücks, im Gegenteil, gerade diese

Spuren, die Narben, welche die Menschen in
ihrer Kriegsherrschaft sich und der Schöpfung
zufügen, werden leuchten als Zeichen der Macht der
Liebe und des Friedenswillens Gottes: Gott hat
die unfassbare Macht und Güte, gerade das in den
Dienst seines Schöpfungszieles zu verwandeln,
was aus sich eigentlich Verhindemng, Verunmög-
lichung dieses Schöpfungszieles gewesen wäre.
Allerdings: eine bleibende Folge des menschlichen

Neins zu Gottes Liebesangebot wird dieses
«Friedensreich nach dem Sündenfall» aufweisen.
Es wird sich nur nach und nach verwirklichen,
über unermessliche Zeiträume hinweg. Die volle
universale Verwirklichung der Friedensherrschaft
Gottes wird sich erst «am Ende der Zeiten» einstellen.

Erst dann, aber dann ganz sicher, wird der
«paradiesische» Zustand der ganzen Schöpfung
Wirklichkeit werden. Das war und ist der feste
Glaube und die unerschütterliche Überzeugung
Israels und des jüdischen Volkes bis heute. Das ist
der Kern der Botschaft Jesu, das war die
unerschütterliche Hoffnung der ersten christlichen
Generationen. Das muss die feste Zuversicht aller
sein, die an jenen Gott glauben, sich jenem Gott
anvertrauen, den Israel erfahren durfte, den Jesus
erfahren durfte, dem er den Namen «Abba», lieber

Vater, gab, den er verkündet hat in seinen
Predigten und in seinem Wirken.

2. Gottes endzeitliche Friedensherrschaft als

«Entfluchung» der Erde

Nach der biblischen Darstellung kommt alles Unheil

der Menschen von daher, dass Gott nach dem
Nein der Menschen zu Gottes Liebesangebot die
Erde «verfluchte». Deshalb die mühsame, kaum
ertragreiche Arbeit, deshalb all die körperlichen
Schmerzen und Leiden, deshalb letztlich auch der
Tod. So ist es ganz natürlich, dass zur endzeitlichen

Friedensherrschaft Gottes eine Erde gehört,
die von diesem Fluch befreit ist. «Verflucht ist der
Ackerboden deinetwegen Dornen und Disteln
wird er dir tragen» (Gen 3, 17f), sprach Gott nach



120

dem Sündenfall zu Adam. Dadurch wird die
nutzbringende und erfreuende Vegetation auf der
Erde verhindert. Dieser Fluch aber wird von der
Erde weggenommen werden, wenn Gott sein
endzeitliches Friedensreich in seiner Schöpfung
aufrichten wird. Der Prophet Jesaja schildert in bunten,

prächtigen Farben diese «entfluchte» Erde,
die nun eine überreiche Vegetation hervorspries-
sen lässt: «Die Wüste und das trockene Land sollen

sich freuen, die Steppe soll jubeln und
blühen. Sie soll prächtig blühen wie eine Lilie, jubeln
soll sie und jauchzen. Die Herrlichkeit des Libanon

wird ihr geschenkt, die Pracht des Karmel und
der Ebene Scharon. Man wird die Herrlichkeit des
Herrn sehen, die Pracht unseres Gottes... In der
Wüste brechen Quellen hervor, und Bäche flies-
sen in der Steppe. Der glühende Sand wird zum
Teich, und das durstige Land zu sprudelnden
Quellen. An dem Ort, wo jetzt die Schakale sich
lagern, gibt es dann Gras, Schilfrohr und Binsen»
(35, lf. 7).
Diese «Entfluchung» der Erde, diese «Verwandlung»

hat auf den Menschen entsprechende
Auswirkungen: «Dann werden die Augen der Blinden
geöffnet, auch die Ohren der Tauben sind wieder
offen. Dann springt der Lahme wie ein Hirsch, die
Zunge des Stummen jauchzt auf. Die vom
Herrn Befreiten kehren zurück und kommen voll
Jubel nach Zion. Ewige Freude ruht auf ihren
Häuptern. Wonne und Freude stellen sich ein,
Kummerund Seufzen entfliehen» (Jes 35, 5f. 10).
In fast noch überschwenglicherer Weise schildert
am Ende des Neuen Testamentes die Offenbarung

des Johannes die überreiche Vegetation der
«entfluchten», der verwandelten Erde und die
heilende Auswirkung auf den Menschen und alle
Lebewesen: «Der Engel zeigte mir einen Strom, das
Wasser des Lebens, klar wie Kristall; er geht vom
Thron Gottes und des Lammes aus. Zwischen der
Strasse der Stadt und dem Strom, hüben und
drüben, stehen Bäume des Lebens. Zwölfmal tragen
sie Früchte, jeden Monat einmal; und die Blätter
der Bäume dienen zur Heilung der Völker. Es

wird nichts mehr geben, was der Fluch Gottes
trifft. Der Thron Gottes und des Lammes wird in

der Stadt stehen, und seine Knechte werden ihm
dienen. Sie werden sein Angesicht schauen, und
sein Name ist auf ihre Stirne geschrieben. Es wird
keine Nacht mehr geben, und sie brauchen weder
das Licht einer Lampe noch das Licht der Sonne.
Denn der Herr ihr Gott wird über ihnen leuchten,
und sie werden herrschen in alle Ewigkeit» (Offb
22,1-5).
Die Bezüge und Anspielungen in diesem Text auf
den Text am Anfang der Bibel, der das Paradies
schildert, ist so klar, dass wir hier klar die Schilderung

der «entfluchten» Erde und deren Auswirkung

auf die Menschen feststellen können, die
Schilderung jener Erde, wie sie immer gewesen
wäre, hätte der Mensch nicht das Liebesangebot
Gottes ausgeschlagen. Da ist einmal die Rede vom
Strom, der vom Throne Gottes ausgeht und allem
reichstes Leben ermöglicht. Wem kommt da nicht
spontan die Schilderung des Paradieses in den
Sinn: «Ein Strom entspringt in Eden, der den Garten

bewässert; dort teilt er sich und wird zu vier
Hauptflüssen» (Gen 2,10). Noch zentraler wird
auf den Paradiesesbericht Bezug genommen mit
der Aussage: «Sie werden sein Angesicht schauen.»

Im Bericht vom Sündenfall lesen wir: «Als
Adam und Eva (nachdem sie von der verbotenen
Fmcht gegessen hatten) Gott, den Herrn, im
Garten gegen den Tagwind einherschreiten hörten,

versteckten sie sich vor Gott, dem Herrn, unter

den Bäumen des Gartens» (Gen 3,8). Hier ist
die Bezugnahme ganz klar. Alle diese Hinweise
im Text der Offenbarung des Johannes auf den
Bericht vom Paradies und dem Sündenfall wollen
nur eines verkünden: Gott hat all das wieder in
Ordnung gebracht, was die Menschen durch ihre
Sünde zerstört hatten. Nun ist alles wieder gut.
Nun ist Gottes Friedensreich voll und ganz
Wirklichkeit geworden.
Aber nicht nur auf den Bericht vom Paradies

spielt dieser Text der Offenbarung an. Er greift
auch Motive auf von einem Text beim Propheten
Ezechiel. Ezechiel hatte Visionen vom «Neuen
Jerusalem», das Gott wieder herstellen wird. Unter
diesen Visionen findet sich auch eine von der

«Tempelquelle». Ezechiel sah, wie unter derTem-



121

«Das Wasser aus dem Tempelschwoll zu einem gewaltigen Strom, den man nicht mehr durchschreiten konnte.»



122

pclschwelle Wasser hervorströmte. Zuerst ist dieses

Wasser nur ein armseliger Rinnsal. Dann aber
wächst dieses Wasser zu einem gewaltigen Strom
an, den man nicht mehr durchschreiten konnte.
Ezechiel wird von einem Mann diese Vision
gedeutet: «Hast du es gesehen, Menschensohn? Darauf

führte er mich zurück, am Ufer des Flusses

entlang. Als ich zurückging, sah ich an beiden
Ufern des Flusses sehr viele Bäume. Er sagte zu
mir: Dieses Wasser fliesst in den östlichen Bezirk,
es strömt in die Araba hinab und läuft in das

Meer, in das Meer mit dem salzigen Wasser. So

wird das salzige Wasser gesund. Wohin der Fluss

gelangt, da werden alle Lebewesen, alles, was sich

regt, leben können, und sehr viele Fische wird es

geben. Weil dieses Wasser dorthin kommt, werden

die Fluten gesund; wohin der Fluss kommt,
dort bleibt alles am Leben... Alle Arten von
Fischen wird es geben, so zahlreich wie die Fische
im grossen Meer. Die Lachen und Tümpel aber
sollen nicht <gesund> werden; sie sind für die
Salzgewinnung bestimmt. An beiden Ufern des Flusses

wachsen alle Arten von Obstbäumen. Ihr Laub
wird nicht welken, und sie werden nie ohne
Fmcht sein. Jeden Monat tragen sie frische Früchte,

denn das Wasser des Flusses kommt aus dem
Heiligtum. Die Früchte werden als Speise und die
Blätter als Heilmittel dienen» (Ez 47, 1-12).
Auch hier findet sich die gleiche Heilsaussage:
Gott nimmt den Fluch von der Erde, die Erde
bringt reiche Früchte, dank dieser Früchte
verschwinden die Krankheiten. Damit ist auch «Friede»

hergestellt zwischen Schöpfung und Mensch,

genauer, zwischen der unbelebten Schöpfung und
dem Menschen. Das heisst: Gott richtet seine
universale Friedensherrschaft auf, welche sich auf die
ganze Schöpfung erstreckt. Infolge der Sünde hatte

der Mensch die Erde, die er brauchte, um leben
zu können, als Feindliches erlebt und erfahren.
Die Erde wurde gleichsam zum «Gegner», zum
«Feind» des Menschen. Sie gewährte ihm den
nötigen Lebensunterhalt nur «widerwillig». Das war
die Folge des Fluches, den Gott wegen des sündigen

Menschen über den Erdboden ausgesprochen
hatte. Wenn Gott diesen Fluch zurücknimmt,

dann wird der Erdboden zum überreichen
Lebensspender für den Menschen, dann treten wahrhaft
«paradiesische» Zustände ein: die Feindschaft
zwischen Erde und Mensch ist aufgehoben, es

beginnt, wenigstens «regional», das Reich des
Friedens.

Dieses «regionale» Reich des Friedens, diese
Region, in der Gott seine Friedensherrschaft
aufrichtet und durchsetzt, hat aber universale Bedeutung

und Aufgabe. Indem der Mensch in einem
Bereich seines Lebens erfahren darf, was Friede
letztlich bedeutet, welches Glück ein «friedliches
Verhältnis» bedeutet, und wäre das nur zwischen
Natur und Mensch, dann könnte der Mensch
empfänglich werden für das Friedensangebot in
allen Lebensbereichen. Dann wäre gmndsätzlich
die Situation der Feindschaft aufgehoben, der
«Einstieg» in ein friedliches Verhalten wäre
ermöglicht. Das aber nicht einfach durch eine
Willensleistung des Menschen, sondern weil Gott selber

die Initiative ergreift, um sein Friedensreich,
seine Friedensherrschaft in der Schöpfung und
unter den Menschen als Höhepunkt der Schöpfung

Wirklichkeit werden zu lassen.

3. Verständnisschwierigkeiten
Für uns heutige Menschen ist diese Sicht der
Bibel schwer verständlich: Ohne Sünde würde die
Natur gegenüber dem Menschen friedlich sein,
nur durch den Fluch Gottes sei sie feindlich, bringe

Unkraut und Gestrüpp hervor, wodurch die
Produktion der Nahrungsmittel stark vermindert
werde und einen besonderen Einsatz des
Menschen erfordere, um wenigstens das Allernotwen-
digste an Nahrung der Erde abzuringen. Wir
stehen heute ganz anders im Verhältnis zur Natur.
Wir sind zu «Ausbeutern» der Natur geworden.
Und das kann nun allerdings höchst katastrophale
Folgen haben für die Gesundheit und die
Lebensmöglichkeiten von uns Menschen. Gewiss erfahren

wir die Natur in gewisser Hinsicht als «Feind»:
Bei Erdbeben, Überschwemmungen, Dürre,
Vulkanausbrüchen usw. Aber das verstehen wir
nicht als besonderen «Fluch», der auf der Erde
lastet als Folge der Sünde. Das sind einfach «Natur-



123

gegebenheiten», mit denen wir leben müssen.
Das stimmt vollständig. Aber wir dürfen nicht bei
den konkreten Angaben stehen bleiben. Die
stammen aus einer Nomaden- bzw. Agrikultur.
Dort erfuhren die Menschen immer wieder die
grosse Lebensbedrohung gerade durch die Tatsache,

dass die Natur nicht die nötigen Lebensmittel

spendete oder nur durch mühsamen Einsatz
der letzten Kräfte der Menschen. Wir erfahren
heute eine ebenso grosse, ja wohl noch grössere
Bedrohung unseres Lebens durch die unmenschliche

Lebenssituation unserer Gesellschaft und ihres
Verhaltens zu den Menschen, aber auch zu den
«Schätzen» der Natur, vor allem durch die Atomkraft.

Uns stellt sich die Frage: Woher kommt es,
dass der Mensch die Natur und ihre Kräfte zum
Schaden der Menschen einsetzt? Hier könnte sich
uns ein Zugang zum Verständnis der biblischen
Sicht eröffnen. Nach der Bibel verflucht Gott den
Erdboden, so dass dieser zum Feind wird, wegen
des «unnatürlichen» sündhaften Verhaltens der
Menschen. Diese Deutung des dem Menschen
feindlichen Erdbodens ist bedingt durch das

damalige Weltbild, nach dem alles von Gott bewirkt
wird. Vom heutigen Weltbild aus können wir
dann sagen: Der Erdboden wird durch das
unnatürliche Verhalten des Menschen «direkt» zum
Feind des Menschen. Der Mensch macht selber
den Erdboden, die Natur und ihre Kräfte, zu
seinem Feind, indem er sie lebensfeindlich
missbraucht.

Entscheidend aber ist in der Glaubensbotschaft
über Fluch und Segen der Erde nicht diese Tatsache

als solche, sondern die Verheissung: Gott wird
einmal diesen Fluch vom Menschen wegnehmen,
Gott wird einmal sein universales Friedensreich
errichten, ein Friedensreich, das alle «Regionen»
umfasst, in denen der Mensch wirksam ist. - In
diesem Zusammenhang könnte noch folgende
Überlegung gemacht werden. Am Anfang musste
der Mensch sich mit der Natur auseinandersetzen
und erlebte diese als «wild». Im Bearbeiten dieser
wilden Natur kam es zu einer aggressiven Haltung
gegenüber dieser wilden Natur. Dieses aggressive
Verhalten gegen die Natur könnte dann zum ag¬

gressiven Verhalten gegenüber den Menschen
geführt haben und damit zur eigentlichen Sünde.
Wenn nun der Mensch beginnt, in der Kraft Gottes,

sich gegen die Natur «friedlich» zu verhalten,
dann könnte das sich nach und nach auch auswirken

auf das zwischenmenschliche Verhalten. So

könnte dieser «regionale» Frieden zwischen
Mensch und Natur tatsächlich ein erster Schritt
sein, durch den Gott sein endgültiges Friedensreich

aufzurichten beginnt.


	Die Friedensherrschaft Gottes

