
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 5

Artikel: Bilder und Gnadenbilder in unseren Kirchen

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

Bilder und Gnadenbilder
in unseren Kirchen

P. Thomas Kreider

Die folgenden Darlegungen wollen weder eine
geschichtliche, noch eine theologisch vollständige
Darstellung des religiösen Bildes und der
Bilderverehrung sein. Es geht aber dennoch um die
theologische Bedeutung und Aussage des Bildes
in bezug auf unseren Glauben und unsere
Frömmigkeit.

I. Biblische Aussagen

1. DenJuden war jede bildliche Darstellung Gottes

verboten: Du sollst dir kein Gottesbild machen
und keine Darstellung von irgend etwas am Himmel

droben ihr sollt euch neben mir keine
Götter aus Silber machen, auch Götter aus Gold
sollt ihr nicht machen (Ex 20, 4.23). Der
Jahwekult war und ist bildlos. In bildlichen Darstel¬

lungen sah man die Gefahr des Götzendienstes
und den Versuch, sich Gottes zu bemächtigen. In
diese Richtung weisen auch Texte aus dem Neuen
Testament (vgl. Joh 1, 18; 1 Joh 4,12; 1 Tim
6,15), die besagen, dass niemand Gott je gesehen
hat, noch sehen kann; was man aber nicht sehen
kann, das kann man normalerweise doch auch
nicht bildlich darstellen, ausser man gibt seine

eigenen Imaginationen wieder.

2. Im Neuen Testament'\st über bildliche Darstellungen

weder Positives noch Negatives gesagt. Jesus

Christus sagte aber von sich selber: wer mich
sieht, sieht den Vater (Joh 14, 9; 12,45), und Paulus

nennt Christus gar das Ebenbild des unsichtbaren

Gottes (Kol 1,15). Damit scheint, wenn
man die Menschwerdung Gottes wirklich ernst
nimmt, der erste Schritt getan zum Christus- und
Gottesbild. In Jesus Christus ist Gott «sichtbar
und hörbar» geworden. Dennoch sind uns aus den
ersten drei Jahrhunderten Christusbilder kaum
bekannt. Dies änderte sich von dem Zeitpunkt
an, da die Kirche durch Kaiser Konstantin (im
Jahr 313) die Freiheit erhielt und nun frei in die
Welt treten konnte. Jetzt konnten die Christen
ihre Gottesdienste bald einmal in den weiträumigen

römischen Basiliken feiern, in denen die grossen,

sieghaften Bilder von Christus und Maria,
von den Aposteln und den Märtyrern entstanden.

II. Der theologisch-pastorale Sinn der Bilder

1. Gegen die Bilder, und vor allem gegen die
Bilderverehrung, gab es in der Ostkirche, aber auch
im Westen zum Teil heftige Widerstände. Schon
Basilius der Grosse (gest. 379) verteidigte und
begründete die Bilderverehrung mit den bis heute
gültigen Worten: «Die Ehre des Bildes geht auf
die Ehre des Urbildes (das heisst auf die dargestellte

Person) zurück.» (De Spir. S. 18,45). Ähnlich

argumentierten auch Johannes Chrysostomus
(gest. 407) und vor allemJohannes von Damaskus
(gest. 749). In diesem Streit zeigte sich sehr bald,
was eigentlich logisch richtig ist, wenn man die
Aussagekraft und den Zweck der Bilder bedenkt,
dass der Bilderstreit vor allem ein Glaubensstreit



114

wurde, der erst auf dem 2. Konzil von Nizäa (787)
beendet wurde. Den oben angeführten Bibeltexten

(Joh 14,9; 12,45; Kol 1,15), welche für das
Bild sprechen, weil Christus gleichsam die Ikone
des Vaters ist, wurde entgegengehalten, dass im
Bild nur das Menschsein Jesu, nicht aber das wahre

Gottsein dargestellt werden könne, womit der
Irrtum des Nestorianismus drohe.

2. Es stellt sich also die entscheidende Frage: was
soll und was will das Bild in der Kirche? Bilder
sind nicht, wie sie leider auch heute noch von vielen

Kirchenbesuchern und Besichtigern angesehen

werden, nur Kunstgegenstände, nicht nur
Schmuck oder Illustration, sie wollen einiges
aussagen über die Wahrheit, über den Glauben und
die Glaubensinhalte. Sie sind analog zum
geschriebenen und gesprochenen Wort, welche sie

treu und unmissverständlich wiedergeben müssen,

Glaubensverkündigung. Die grossen
flächendeckenden Bilderzyklen aus dem Leben Jesu in so

manchen mittelalterlichen Kirchen sind als

Verkündigung der Botschaft Jesu zu verstehen,
besonders für die, die nicht lesen konnten (biblia
pauperum), sicher aber der erst zu unserer Zeit
wiederentdeckten Bildmeditation fähig waren.
Das Bild ist auch nicht nur Illustration zur Bibel,
sondern eine, der hl. Schrift vollkommen entsprechende

und sie auslegende Kunst, wobei die
Ausdrucksmittel und Formen, der Stil, sich wandeln
können, wie es sicher im Westen, aber weniger im
Osten geschah. Es war ja gerade die religiöse
Kunst, die denselben Glauben in Stein und Bild
im romanischen, gotischen und barocken Stil
aussagte. Die Ostkirche aber fühlte sich irgendwie
durch das angeblich vom heiligen Lukas gemalte
Marienbild wie an einen Kanon gebunden.

III. Die kirchliche Lehre

1. Das Konzil von Nizäa (787) suchte die Beilegung

des Bilderstreites durch theologische
Argumente und berief sich dabei auf die sechs

vorausgegangenen ökumenischen Konzile, auf die Lehre
der Väter, auf die Tradition der katholischen Kirche

und den Heiligen Geist. In der Definition von

Nizäa (vgl. DB 600f.) wird nicht nur an den
bildlichen Darstellungen von Christus und Maria, den
Engeln und Heiligen, sondern auch an der Verehrung

dieser Bilder festgehalten. Das Hauptargument

ist, wie schon bei Basilius, dass die Verehrung

nicht dem Bild oder Bilderwerk gilt, sondern
der dargestellten Person.
Der heilige Thomas von Aquin (Summa theol.
III. 25,3) hat diese Begründung erweitert und
vertieft. Dem gemalten oder geschnitzten Bildwerk

(als Sache) darf keinerlei Verehrung erwiesen
werden, denn dies wäre heidnischer Götzenkult.
Insofern aber im Bild die dargestellte Person gesehen

wird, kann dem Bild dieselbe Verehrung
dargebracht werden wie der dargestellten Person, wobei

aber allein Gott und Christus (dem Kruzifix)
Anbetung gebührt, Maria und den Heiligen nur
Verehrung und Ehrfurcht. In jedem Falle ist die
Bilderverehrung relativ, das heisst, sie ist nur insofern

erlaubt, als die Verehrung nicht am toten,
gemalten oder geschnitzten Bild haften bleibt,
sondern auf die dargestellte Person bezogen ist.
Das Bild ist also nur Mittler. Ob in der Praxis dieser

Schritt wirklich innerlich vollzogen wird, ist

von aussen kaum festzustellen, und sehr leicht
kann das äussere Tun und Verhalten den
gegenteiligen Eindruck machen.

2. Das Konzil von Nizäa führt auch eine pastorale
Begründung an. Je öfter man nämlich Christus,
die Heiligen oder Glaubensmysterien in
Abbildungen schaut (Bildmeditation), um so eher wird
der Beschauende angesprochen und unterwiesen.
Er wird unterwiesen, das Geschaute im eigenen
Leben nachzuvollziehen. Diese Kraft des Bildes,
das heisst die visuelle Beeinflussung des
Menschen, die auch tiefere Schichten im Menschen
erreicht, wird heute, aus welchen Gründen auch
immer, mit «Bildbänden» über alles und jedes, oder
in den Reklame- und Propagandamethoden geradezu

exzessiv angewandt, wenn nicht
missbraucht. Nizäa hat aber Bilder und Bilderverehrung

nicht als Gebot und Pflicht gefordert,
sondern vor allem deren Hilfe und Nützlichkeit
betont.



Muttergottes, (aus dem ehemaligen St.-Justus-Stift) Thüringer Museum, Eisenach, um 1370.



116

3. Das Konzil von Trient und das 2. Vatikanum.
Mit dem zweiten Bilderstreit und der «Abtuhung
der Bilder» in der Reformationszeit befasste sich
auch das Trienter Konzil (vgl. DB 1823-1825). Zu
der mehr emotional als theologisch geführten
Kampagne gaben sicher mancherlei Missstände
und Missbräuche Anlass. Trient antwortete
bedacht und massvoll mit dem Hinweis auf die
grundsätzlichen Entscheide des Konzils von Ni-
zäa, fügte aber situationsbedingt einiges hinzu.
Durch die bildlichen Darstellungen der Heilsmysterien

unserer Erlösung werden die Gläubigen
unterwiesen und im Glauben bestärkt, sie werden
zur Betrachtung der Glaubensgeheimnisse, zur
Nachfolge Christi und der Heiligen angeregt, sie
werden zur Anbetung und zur Liebe Gottes
geführt. Man darf aber nicht glauben, es wohne den
Bildern etwas Göttliches oder eine Kraft inne,
weshalb man sie um etwas bitten könne; oder als
ob man seine Zuversicht auf Bilder setze, wie einst
die Heiden, die ihre Hoffnung auf Götzenbilder
setzten. (DB 1823). Missbräuche, so sagt das Konzil,

müssen beseitigt werden, jegliche Gefahr der
Missdeutung soll in den bildlichen Darstellungen
und in der Bilderverehrung vermieden und alle
Gewinnsucht muss ausgeschlossen werden. Das
2. Vatikanum fügte, bedingt durch das ökumenische

Anliegen bezüglich der Marienverehrung
noch eine deutlichere Mahnung hinzu. Die Theologen

und Prediger werden ermahnt, sich jeder
falschen Übertreibung sowie zu grosser Geistesenge

zu enthalten. Sorgfältig soll in Wort, Schrift
oder Tat vermieden werden, was die getrennten
Brüder oder jemand anderes bezüglich der wahren
Lehre der Kirche in Irrtum führen könnte (Kon-
stit. über die Kirche 67). Das kann ja wohl nur
heissen, es muss alles vermieden werden, was den
Eindmck erwecken könnte, die Katholiken würden

Maria anbeten, oder mit Marienbildern eine
Art Götzendienst betreiben.

IV. Das Gnadenbild
1. Wohl in jeder katholischen Kirche findet sich
zum Christusbild (Kruzifix) auch ein Marienbild
und das Bild des Kirchenpatrons. Aber nicht jedes

Bild in der Kirche ist auch schon ein Gnadenbild.
Ob ein Bild «Gnadenbild» genannt wird, hängt
auch nicht vom Bild selber ab. Auch nicht der
Künstler, der das Bild herstellte, noch die
Menschen, die das Bild aufstellten, können aus dem
Bild ein' Gnadenbild, aus einem Ort einen
Gnadenort oder Wallfahrtsort machen. Ursprung der
alten und neuen Gnadenorte ist nicht ein Bild,
sondern ein sich Kundtun Gottes durch ein Wunder,

durch Erscheinungen, durch Worte und Ver-
heissungen, was alles auch durch Maria oder einen
Heiligen geschehen kann. Solche Anfänge sind
uns auch für jahrhundertalte Gnaden- und
Wallfahrtsorte bekannt, über den Ursprung der neueren

Wallfahrtsorte, wie Lourdes und Fatima, sind
wir geschichtlich genau unterrichtet. Erst wenn
die verantwortlichen kirchlichen Instanzen die
Echtheit und Glaubwürdigkeit der aussergewöhn-
lichen Vorgänge bestätigt haben, dürfen sie zum
Anlass dienen für religiöse Zusammenkünfte und
Gottesdienste. Die an solchen Orten aufgestellten
Bilder werden dann Gnadenbilder genannt; sie

wollen dem Beter sichtbares Zeichen dafür sein,
dass Gott, an diesem Ort und auf die Fürbitte
Marias oder eines Heiligen, sich allen
Hilfesuchenden besonders gnädig und barmherzig erweisen

will. Diese Bilder wurden fast immer im Stil
der jeweiligen Kunstepoche geschaffen, und
Mariawird, vorab auf den älteren Marienbildern, fast
immer mit dem Jesuskind dargestellt. Die
Gnadenbilder von Lourdes und Fatima gehen,
vielleicht bezeichnend für die damalige Zeit, andere

Wege. Maria ist ohne jeden bildlichen Bezug zu
Jesus Christus dargestellt, und der Stil entspricht
wohl auch eher den Vorstellungen der Visionäre.

2. Was an Wallfahrtsorten die Funktion und
Aussagekraft des Gnadenbildes ausmacht, ist nicht
nur das am Ursprung einmal geschehene,
vielleicht weit zurückliegende Wunder, sondern auch
die Erfahrung vieler Menschen, an diesem Ort,
vor diesem Bild von Gott erhört worden zu sein.
Ausdruck und Zeichen dieser Erfahrungen und
Erlebnisse sind (waren) die Votivbilder und Votiv-
gaben. Diese Bilder waren zwar zumeist etwas pri-



mitive und derbe Darstellungen der selber erfahrenen

Erhörung, aber vielleicht gerade deshalb
umso eindrucksvoller. Sie halfen mit am
Wallfahrtsort und um das Gnadenbild die Vertrauen
und Hoffnung weckende Atmosphäre zu schaffen,

die der bedrängte und gebeugte Mensch
sucht und braucht. Die heute an Wallfahrtsorten,
u. U. auch als Wandverkleidung angebrachten
Marmorplatten bleiben stumm und kalt. Welch
tiefen Eindruck aber macht es, wenn man zum
Beispiel alte Holzkrücken hängen sieht, auf denen
sich ein Kranker zum Gnadenort schleppte, sie
aber dann an den Nagel hängen und gesund
weggehen konnte.

3. Für einen Gnadenort und sein Gnadenbild ist
natürlich die Lehre der drei obgenannten Konzile
über die Bilder und Bilderverehrung ganz besonders

zu beachten. Dem Gnadenbild wohnt keine
göttliche oder sonst eine Kraft inne, man betet
das Bild nicht an, man betet nicht zum Gnadenbild.

Adressat des Gebetes ist nicht das Gnadenbild,

sondern die dargestellte Person, oder konkret

gesagt: Gebetsadressat vor einem marianischen

Gnadenbild ist die jetzt im Himmel
verherrlichte MutterJesu, die ihr Wirken, das sie auf
Erden schon für Jesus, für die Kirche, und damit
für uns alle begann, vom Himmel aus weiterführen

kann. (Darüber kann man in «Mariastein» von
1984, S. 198-200 etwas lesen.)

4. Das Gnadenbild von Mariastein. Wie die
meisten Gnadenbilder, so hat auch «Maria im
Stein» noch einen besonderen Namen. «Maria
Mutter vom Trost» wird sie genannt, allerdings
erst seit der Krönung des Gnadenbildes im Jahr
1926. Das jetzige Gnadenbild ist nachweisbar seit
etwa 1643 in der Felsengrotte aufgestellt. Sicher
gab es in den 200 Jahren zuvor auch schon ein
Gnadenbild. Dass man früher die Bilder einfach
auswechseln oder ersetzen konnte, besagt eben
auch, dass der Gnadenort nicht von diesem oder
jenem Bild abhängt. Denn es besteht kein ursächlicher

Zusammenhang zwischen Gnadenbild und
Erhörung, ausschlaggebend sind das Glauben,

Muttergottes, (aus Wettin) Dominikanerkirche
Leipzig- Wahren



118

Vertrauen und Lieben sowie die Herzensreinheit
des Betenden. Sicher gehört es auch zur Funktion
eines Gnadenbildes, diese innere Haltung im Beter

zu wecken und zu fördern.
Dies kann dem Pilger zur Mutter vom Trost gegeben

werden, denn das Gnadenbild lächelt jedem
Pilger zu, ob er in Freude und Dank oder in Not
und Verzweiflung kommt, auch das Jesuskind
lächelt froh, gar fröhlich und geborgen in den
Armen der Mutter. Dieses Bild zu beschauen, kann
im Beter schon manche Spannung und Verkrampfung

lösen. Wenn er sich in der Felsengrotte noch
irgendwie an das Weihnachtsgeschehen von Bet-
lehem erinnern lässt, kann er sich gedrängt fühlen,

der himmlischen Mutter Maria lächelnd zu
vertrauen und sich ihr anzuvertrauen, wie es

offensichtlich das Jesuskind getan hat. Der Psalmvers

kann plötzlich im Inneren aufsteigen: Ich
liess meine Seele ruhig werden und still; wie ein
kleines Kind bei der Mutter ist meine Seele still in
mir (Ps 131, 2).
Wenn der Pilger die Gnadenkapelle verlässt, sollte

er auch in die Schmerzenkapelle eintreten.
Dort sieht er ein anderes Marienbild, die
Schmerzensmutter. Es ist dieselbe Maria, wie in der
Gnadenkapelle, aber das Bild sagt dem Beschauer
etwas anderes: jetzt durchdringt das Vorjahren ver-
heissene Schwert mein Herz. Das Liebste, ja, alles
wofür ich lebte, ist mir genommen, hängt über
mir am Kreuz Ich habe meinen Sohn auch selber

weggegeben, für dich. Du bist jetzt durch Ihn
erlöst von Sünde und Schuld. Denk daran, wenn
diese «Station» auch über dich kommt.
Beim Eintritt in die lichtvolle Basilika ist wieder
ein anderes Marienbild im Hochaltar zu sehen,
die letzte Station im Leben Mariens: ihre Verherrlichung

und leibliche Aufnahme in den Himmel.
Bilder, Gnadenbilder und Gnadenorte sprechen
ihre eigene Sprache, sie erfüllen in der Tat eine
seelsorgliche Aufgabe an uns. Sie zeigen" uns den
Weg und die Stationen unseres Lebens an in der
Nachfolge unseres Herrn.

Die Friedensherrschaft
Gottes

P. Anselm Bütler

In zwei Artikeln habe ich aufzuzeigen versucht,
wo gemäss der Botschaft der Bibel der letzte
Grund liegt für all das Unheil, das wir Menschen
ein Leben lang erdulden müssen, das wie ein
Schatten die ganze Geschichte der Menschheit
verfolgt. Die Antwort der Bibel ist klar: Gott wollte

eine Welt und eine Menschheit ohne jedes
Unheil, er wollte eine Welt und eine Menschheit, in
der das Leben ohne jedes Hindernis sich entfalten
kann. Er wollte eine Welt und eine Menschheit,
in der es kein Leid gibt, keine Trauer und Angst,
keine Not und keine Tränen, eine Welt und eine
Menschheit, in der vor allem der Tod nicht
herrscht. Er wollte eine Menschheit, die in Frieden

und Harmonie eine einzige grosse
Völkergemeinschaft bildet, getragen von restloser
gegenseitiger Liebe, von unbegrenztem Wohlwollen, in
der «eitel Friede und Freude herrscht». Eine solche

Welt und Menschheit wäre möglich gewesen,
wenn die Menschen die Liebesgemeinschaft mit
Gott, die ihnen von Gott angeboten wurde, mit
einem restlosen, bedingungslosen Ja der Liebe
und Hingabe angenommen hätten. Dann nämlich

hätte Gott durch die Menschen, die ganz eins

gewesen wären mit ihm und seinem Plan, seinen
Schöpfungsplan verwirklichen können. Seine
Herrschaft, die nicht Machtausübung ist, sondern
eigentlich «Dienst zum Wohl der Menschen und
der ganzen Schöpfung», hätte sich dann voll
durchgesetzt, sein Schöpfungsziel wäre ohne jede
Stömng und Beeinträchtigung Wirklichkeit
geworden: Gott herrscht als «Friedenskönig» in
seiner Schöpfung. «Herrschen» besagt dann: sein


	Bilder und Gnadenbilder in unseren Kirchen

