
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 4

Artikel: Wo begegnen wir dem auferstandenen Christus heute?

Autor: Boff, Leonardo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

Wo begegnen wir dem
auferstandenen Christus
heute?
Nach Leonardo Boff

1. Die Jünger «begegnen» dem auferstandenen
Christus

Die Auferstehung ist für das Neue Testament der
Übergang von dieser Welt in eine künftige, eine
radikale und totale Aktualisierung aller brachliegenden

Möglichkeiten und so auch eine radikale
und totale Umwandlung der Welt. Die
Auferstehungjesu ist nicht die Rückkehr einer Leiche ins
biologische Leben, sondern die Verwandlung
eines am Kreuz Zerfetzten und Geschundenen.
Mehr noch: Ein von Gott Verfluchter (Dtn 2, 23;
Gal 3, 13) wird «erhoben», wird «eingesetzt als
Sohn- Gottes mit Macht» und «sitzt zur Rechten
Gottes» (vgl. Rom 1,4; 8,34; Apg 13,33). Die
Apostel fühlten sich von ihrer Erfahrung jenes
Geschehens (das wir Auferstehung nennen), das ihre
gesamte Vorstellungskraft überstieg, überwältigt.
Ohne diese Erfahrung hätten sie den Gekreuzigten

niemals als den Herrn verkündet. Ohne dieses

«irgendetwas», das mit Jesus geschehen war, wäre
in der Verkündigung der Urkirche nicht so etwas
wie die Auferstehung mit dem Tod und dem
Begräbnisjesu verbunden worden.
Die Jünger gebrauchen für die Bezeichnung ihrer
Erfahrung, ihrer Begegnung mit dem Auferstandenen

ein Wort, das von guten Exegeten als
Fachausdruck der Offenbarung betrachtet wird: «oph-
the», was heisst: «er hat sich sehen lassen», «er
erschien». Damit wurde betont, dass das
Gesehenwerdenjesu auf eine von aussen kommende, also
ausserhalb der Apostel liegende Initiative zurückging,

die bei den Aposteln einen sehr tiefen
Eindruck hinterliess. Sie begegneten nun dem lebendigen

Herrn aufeine andere Weise als zuvor. Und
bei dieser persönlichen Begegnung handelte es
sich um mehr als nur ein einfaches Sehen (oph-

the): Sie ist Austausch, Kommunion zwischen
Personen, ein sich gegenseitig Gegenüberstehen
und Gegenwärtigsein, ein Dialog von einem Du
zu einem andern, der unmittelbaren Nähe:
persönlicher Austausch, Freundschaft, Freundlichkeit,

gegenseitige Offenheit, Liebe in einer
Symbiose des gegenseitigen Gebens und Nehmens.
Aufgrund dieser Begegnung konnten die Apostel
sagen: «Der Herr ist wirklich auferstanden»
(1 24, 34).

2. Heute dem auferstandenen Christus begegnen

Mit der Auferstehung hat Christus diese Welt
nicht verlassen; wohl aber ist er tiefer in sie
eingedrungen, so dass er jetzt allenthalben zugegen ist,
genau wie Gott selbst in allen Dingen anwesend
ist: «Ich bin bei euch alle Tage bis zum Ende der
Welt» (Mt 28,20). Christlicher Glaube lebt aus
dieser Gegenwart und entwickelt eine Perspektive,

die es ihm ermöglicht, alle Dinge als vom
Glanz der Auferstehung durchdrungen zu
betrachten. Aufgrund der Auferstehung ist die Welt
durchsichtig geworden.
Die Auferstehung hat eine neue Dimension eröffnet

und im Verständnis der Wirklichkeit einen
neuen Horizont markiert. In Christus ist das Ziel
sichtbar geworden, auf das sich Mensch und Kosmos

hin bewegen: auf die umfassende Verwirklichung

und die kosmisch-menschlich-göttliche
Fülle. Der verklärte Jesus Christus hat die
Interpretation der Wirklichkeit revolutioniert. In ihm
ist in der Zeit schon Wirklichkeit, was für uns erst
am Ende der Zeit eintreten wird. Er ist das

vorweggenommene Ziel. Das Ende bietet den Verste-
hensrahmen für den Anfang. Gottes Plan wird
nur dann transparent und verständlich, wenn man
ihn von seiner Verwirklichung und seinem Ab-
schluss her betrachtet. Dann wird einem aufgehen,

dass, um das Endziel zu erreichen, der
Anfang (die Schöpfung der Welt) und die Mitte (Die
Schöpfung des Menschen) bloss Etappen eines
umfassenderen Planes waren, der im auferstandenen

Jesus zu seinem Höhepunkt gefunden hat.
Diese Überlegungen befähigen uns nunmehr,



86

besser zu verstehen, was es heisst, dass Christus in
der Welt von heute gegenwärtig ist, und eine
Beschreibung einiger Formen zu versuchen, in
denen seine Gegenwart konkret ist.

3. Einige Formen, in denen der auferstandene
Christus heute gegenwärtig ist

Christus ist in der Wirklichkeit, in der wir leben,
auf verschiedene Weise anwesend. Da gibt es die
kosmische und menschliche - und zwar persönliche

wie kollektive - Realität, die Realität der
psychosozialen Entwicklung, die Realität der Kirche
als Gemeinschaft der Gläubigen, die Realität der
Sakramente usf. Diesen Formen der Wirklichkeit
entsprechen Formen der Gegenwart des
auferweckten Christus, innerhalb und vermittele ihrer.

Der kosmische Christus: «Die Geschichte geht mit
Christus schwanger»

Durch die Menschwerdung ist Jesus in die
Geschichte der Menschheit eingegangen. Er machte
sich ein belebtes Stück Materie zu eigen. Das
verbindet ihn mit unserer' in Evolution befindlichen
Welt. Als Mensch resultiert Jesus von Nazareth
aus einem langen Prozess kosmischer Evolution.
Als Geist-Körper war er auch seinerseits ein Knoten

von Beziehungen mit der Gesamtfülle der ihn
umgebenden menschlichen und kosmischen
Wirklichkeit. Allerdings lebte er räumlich geortet
durch die Grenzen Galiläas und Palästinas, zeitlich

bestimmt durch die jüdische Kultur unter der
Herrschaft der Römer in einer sakralen und agrarischen

Primärgesellschaft im Rahmen eines
vorwissenschaftlichen Weltverständnisses, unter den
Bedingungen der menschlichen Hinfälligkeit von
Schmerz und Tod und, was den Kenntnisstand
und die Beziehungen anlangt, in den Grenzen
der Möglichkeiten, die die Zeit bot. Seine Gegenwart

in dieser Welt war zwangsläufig durch den
Bedingungrahmen unserer irdischen Existenz
begrenzt.

In der Auferstehung jedoch öffnete sich der
MenschJesus ganz und gar den Proportionen Gottes

in Jesus. Mit der Verherrlichung und Verklä¬

rung seines Leibes hat er weder Welt noch Körper
hinter sich gelassen, sondern hat sie sich nur noch
umfassender und tiefer zu eigen gemacht. Seine
Fähigkeit zu Kommunikation mit der Materie der
Welt ist nunmehr voll realisiert, so dass er fortan
nicht mehr nur in der Zeit und im Raum Palästinas

zugegen ist, sondern in der gesamten Fülle
von Raum und Zeit. Der, der früher im Verborgenen

wirkte, erweist sich jetzt, in der Auferstehung,

offen als unvorstellbare Explosion. So

offenbarte die Auferstehung die kosmische Dimension

Christi und zeigte, dass er die Welt und
Geschichte von Anfang an erfüllt hat. Wenn den
Verfassern des Neuen Testamentes die Auferstehung

sowohl das Ziel aller Wege zu erkennen
gegeben und das Wirken des Geistes in vollem Aus-
mass offenbar gemacht hat, dann konnten sie

sagen: alles bewegt sich auf Christus als seinen
Konvergenzpunkt hin; er bildet die Fülle der Zeiten,
das Vollmass der Dinge; alles ist durch ihn und
für ihn geschaffen worden.
Der Glaube eröffnet uns einen erhellenden
Zugang zum letzten innersten Kern der Welt: Der
Herr ist nicht irgendwo weit weg von uns. Die
materiellen Elemente sind Sakramente, die uns in
Gemeinschaft mit ihm bringen, insofern sie ja im
innersten Kern ihres Seins zur Wirklichkeit Christi

gehören.

Der Mensch, das grösste Sakrament Christi

Wenn alles durch, für und in Christus geschaffen
wurde und mithin die Gesichtszüge Christi trägt,
dann gilt das in besonderer Weise für den
Menschen. Schon aufgrund der Schöpfung ist der
Mensch Bild und Gleichnis Christi. Menschwerdung

und Auferstehung haben diese Grösse des
Menschen noch schärfer hervortreten lassen. In
der Tat ist jeder Mensch Bruder bzw. Schwester
Jesu und hat in gewisser Weise teil an seiner
Wirklichkeit. Die Auferstehung verewigt und vertieft
noch diese Teilhabe Christi an jedem Menschen.
Als der Verherrlichte, der in jedem Wesen und in
jedem Menschen gegenwärtig ist, handelt er in
allen Menschen und in jedem Menschen und lässt



Auferstehung. Aussenivand der Kirche in Steinbrunn TG (vonJosefAmmann, Gähwil).



88

dort Güte, Menschlichkeit, Brüderlichkeit,
Gemeinschaft und Liebe spriessen, wo immer sich
der einzelne befinden mag.
Aber in welchem Sinne kann man sagen, jeder
Mensch sei ein Ort der Gottes- und Christusbegegnung?

Wer den andern liebt und ihn
annimmt, wie er ist: mit seiner Grösse und mit
seinen Grenzen, erkennt in ihm so etwas wie eine
Transzendenz zum Anfassen. Diese Transzendenz
nennen wir Gott. Niemand lässt sich definieren,
und niemand geht voll in seiner Situation auf.
Dieser Überschuss, der sich niemals einfangen
lässt und der das innere Geheimnis des Menschen
bildet, macht seine Transzendenz aus. Der andere
ist der Ort, an dem ich der Transzendenz, Gott,
begegne und ihre lebendige und konkrete Gegenwart

erfahre. Zwischen Gott und Mensch liegen
also keine Welten. Der Mensch ist Gottes grösste
Tiefe. In Jesus ist Gott konkret erschienen. Deshalb

erinnert jeder Mensch an den Menschen, der
Jesus war .Jesus verbirgt sich unerkannt hinter
jedem menschlichen Antlitz.
Der Glaube verlangt von uns, dass wir dem Bruder

und der Schwester fest in die Augen schauen,
dass wir sie lieben, ihnen zu essen geben, weil wir
dadurch Christus selber bewirten und Christus
selbst dienen. Aus diesem Grunde ist der Mensch
die treffendste Erscheinung nicht nur Gottes,
sondern auch des auferstandenen Christus in der
Welt. Jetzt wissen wir nur im Glauben, dass der
Herr in jedem Menschen gegenwärtig ist. Bei
unserer Auferstehung aber werden wir sehen und
verkosten, verkosten und wertschätzen, wertschätzen

und verstehen, dass wir Brüder und Schwestern

des inkarnierten und auferweckten Jesus
Christus sind.

Die Gegenwart Christi in «anonymen» und
verborgenen Christen

Der auferstandene Christus weist und wirkt in
besonderer Weise in denen, die im weiten Feld der
Geschichte und des Lebens seine Sache voranbringen.

Unabhängig davon, wie jemand ideologisch
eingestellt ist und ob er einer Religion oder einem

christlichen Bekenntnis angehört, können wir
sagen: Jedesmal, wenn sich dieser Mensch um Gutes
und Gerechtigkeit, humanitäre Liebe, Solidarität,
Gemeinschaft und Verständnis unter den
Menschen bemüht, und jedesmal, wenn er versucht,
seinen Egoismus zu bekämpfen, die Welt
menschlicher und brüderlicher zu gestalten und
sich für einen Anruf öffnet, der sein Leben
normiert, ist mit Sicherheit der Auferstandene da,
weil ja dieser Mensch die Sache voranbringt, für
die Jesus gelebt und gelitten hat und verurteilt
und auch hingerichtet worden ist.
«Wer nicht gegen uns ist, der ist für uns» (Mk
9,40; Lk 9, 50) hat Jesus noch zu Lebzeiten gesagt
und damit alle sektiererischen Barrieren niedergerissen.

Alle, die für die Sache Jesu sind, sind seine
Brüder und Schwestern, und er selbst wirkt in
ihnen, damit mehr Offenheit für den andern in diese

Welt kommt und Gott mehr menschlichen
Raum gewinnt. Als Geist wirkt der auferweckte
Jesus, wo er will. In der Fülle seiner menschlichen
und göttlichen Wirklichkeit hat er jetzt alle nur
möglichen Barrieren, die seinem Wirken im Wege
stehen, hinter sich gelassen. So erreicht er alle
Menschen, besonders aber die, die mit ihrem
Leben für das kämpfen, für dasJesus auch gekämpft
hat und gestorben ist - auch wenn sie sich nicht
ausdrücklich auf ihn oder seine universale
Heilsbedeutung beziehen - und die deshalb «anonyme»

oder verborgene Christen genannt werden
können.

Die Gegenwart Christi in ausdrücklichen und
namentlichen Christen

Noch tiefer ist der auferstandene Christus in
denen gegenwärtig, die sich dazu entschlossen
haben, ihm im Glauben und in der Liebe und mit
einem ausdrücklichen und offenen Ja zu seiner
göttlichen Existenzweise und seiner absoluten
Bedeutung für unser Dasein vor Gott zu folgen. Die
Taufe ist Symbol für diesen Entschluss, Christus
nachzufolgen. Das heisst, dieselbe Haltung und
denselben Geist wie Jesus haben, «so gesinnt sein,
wie es dem Leben in Christus entspricht» (Phil 2,5).



89

Nach der Auferstehung Christus nachfolgen,
heisst sich an ihn binden durch Glauben,
Hoffnung, Liebe und Geist (1 Kor 6,17), durch die
Sakramente (Rom 6,3 f; 12,5). Nachfolge Christi
darf freilich nicht auf eine moralische Kategorie
verkürzt werden. Sie verbindet uns tief mit dem
auferweckten Christus und fuhrt dazu, dass er in
uns handelt und uns in seine neue Seinsweise
hineinnimmt, so dass in dem alten Menschen, der
geprägt ist von Unentschiedenheit zwischen Sünde
und Gnade, zwischen Gerechtigkeit und
Ungerechtigkeit, der neue Mensch sich zu entwickeln
beginnt, der im Tod in die Auferstehung hinein
erblühen wird. In allen aufrichtigen Christen -
einschliesslich derer, die nicht in voller Gemeinschaft

mit der katholischen Kirche stehen, ist der
Auferweckte gegenwärtig; und deshalb werden sie
mit Recht von den Söhnen der Kirche als Brüder
im Herrn anerkannt (vgl. Dekret des II. Vatika-
nums über die Ökumene Nr. 3).

Die katholische Kirche als vorrangiges Sakrament
der Anwesenheit des Herrn

Der auferweckte Herr, der den ganzen Kosmos
erfüllt, der in konkreter Weise in jedem Menschen
gegenwärtig ist, den der Glaube in allen
wahrnimmt, die seine Sache vorantragen, und der zu
so etwas wie einem Phänomen in ausdrücklichen
Christen wird, findet den grössten Grad
geschichtlicher Konkretion im katholischen Gläubigen,

insofern dieser im Besitz des Heiligen Geistes
ist (vgl. Kirchenkonstitution Nr. 14). Die Kirche,
die ja die Gemeinschaft der Gläubigen ist, bildet
den Leib des auferstandenen Christus.
Dieser Leib ist nicht mehr an bestimmte Grenzen
gebunden. Wo sich eine Ortskirche zum Hören
des Wortes Gottes versammelt, sich in Gemeinschaft

der Feier der Gegenwart des Auferstandenen

am eucharistischen Tisch zusammenfindet
und das Band der Liebe, des Glaubens, der
Hoffnung, der Nächstenliebe und der Gemeinschaft
mit den hierarchischen Amtsträgern lebt, verleiht
sie der Anwesenheit des Herrn konkrete Formen.
Da der Leib des Herrn aber ein pneumatischer

Leib ist, macht er nicht an den Grenzen der Kirche

halt, sondern ist in ihr aufeinzigartige Weise
gegenwärtig. Er ist es, der tauft, das Brot verwandelt

und die Sünden vergibt; er ist es, der lehrt,
wenn die Kirche in Glaubens- und Sittenfragen
feierlich und unumstösslich für die Gesamtkirche
Richtlinien erlässt, und er ist és, der regiert, wenn
die Kirche in Sachen der Katholizität zusammen
mit dem Papst Entscheidungen fällt, die das ganze

Volk Gottes angehen. So erweist sich die Kirche
als vorrangiges Sakrament der Gegenwart des
auferstandenen Herrn.

4. Neue Weltsicht im Licht des Auferstandenen

Die Auferstehung Jesu Christi hat eine neue
Perspektive in das Weltverständnis gebracht. Nur im
Glauben entdecken wir den verborgenen Kern der
Dinge, wo diese sich mit Gott und dem kosmischen

Christus verbinden, der jetzt als der
Auferstandene bis in das Herz der Materie und der
gesamten Schöpfung eingegangen ist. In unserer
derzeitigen Situation als «wanderndes Gottesvolk»,

die die endgültigen Wirklichkeiten immer
nur in Umrissen vor sich sehen, spüren wir kaum
etwas von all dem. Doch trösten wir uns mit den
Worten aus dem Ersten Petrusbrief: «Ihn habt ihr
nicht gesehen, und dennoch liebt ihr ihn; ihr seht
ihn auch jetzt nicht; aber ihr glaubt an ihn und
jubelt in unsagbarer, von himmlischer Herrlichkeit

verklärter Freude, da ihr das Ziel des Glaubens

erreichen werdet: euer Heil» (1,8 f).

Literaturhinweis: Boff, Leonardo: Jesus Christus, der Befreier.
Herder, Freiburg. (Vgl. Buchbesprechung in dieser Nummer)

Karfreitagsgottesdienst am Fernsehen
aus Mariastein
Am Karfreitag, 17. April, überträgt das
Schweizer Fernsehen von 15.00 bis 16.30 Uhr
den Karfreitagsgottesdienst aus unserer
Klosterkirche. Abt Mauritius Fürst steht der
Liturgiefeier vor. Es werden Choralgesänge
und Lieder aus dem KGB gesungen.


	Wo begegnen wir dem auferstandenen Christus heute?

