
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 2

Artikel: Zeitgerechtes Verständnis von Sünde und Schuld. 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38

Zeitgerechtes Verständnis
von Sünde und Schuld 2

P. Anselm Bütler

und zu erklären. Die heutige Erfahrungsweise ist
gekennzeichnet durch die Erfahrung der Welt als

selbständige Wirklichkeit, nicht als Schöpfung
Gottes und ihrer Gottbezogenheit; ferner spielt in
der heutigen Erfahrung der zwischenmenschliche
Bereich eine entscheidende Rolle. Daraus ergibt
sich für die zeitgerechte Deutung von Sünde und
Schuld: Sünde und Schuld werden erfahren nicht
zuerst in ihrer Bezogenheit zu Gott, sondern in
ihrer Bezogenheit zu Mitmensch und Welt. «Bis

zur Neuzeit wurde Sünde und Schuld vor allem
erfahren in ihrer Bezogenheit auf Gott, heute
wird Sünde und Schuld vor allem erfahren in ihrer
Bezogenheit auf Mensch und Welt» (B. Hinters-
berger). Dieses «neue», zeitgerechte Verständnis
von Sünde und Schuld soll in den folgenden
Ausführungen noch etwas im Detail dargelegt werden.

Im Januarheft habe ich zum Thema «Zeitgerechtes
Verständnis von Sünde und Schuld»

Grundsätzliches geschrieben, dass es berechtigt ist, vom
Hintergrund der heutigen Erfahrungsweise der
Wirklichkeit her Sünde und Schuld zu deuten

1. Soziale Dimension von Schuld und Sünde
Wie schon mehrmals gesagt, hat die traditionelle
katholische Moral Sünde und Schuld auf die Person

und deren bösen Willen reduziert. Die soziale
Dimension, die «überindividuelle soziale
Grundstruktur von Schuld und Sünde» (D. Bonhoeffer)
wurde vernachlässigt. Eine solche Einseitigkeit
übersah, dass es auch Böses, Sünde und Schuld
gibt als «Struktur», als «schicksalhafte Unheilsmacht».

Für dieses Böse, das in den Strukturen
verfestigt ist, besitzt der Mensch heute eine besondere

Empfindsamkeit. So wird etwa als Schuld
genannt: Mitläufertum, Anpassung, Unentschie-
denheit, Gleichgültigkeit, Leugnung der
Mitschuld, Sündenbockdenken, Nichtverändern der
Verhältnisse.
Damit ist die persönliche Sünde und Schuld nicht
geleugnet. Aber es wird klarer gesehen, dass es
zwischen persönlicher und «gesellschaftlicher»
Sünde und Schuld eine Art gegenseitiger Einwirkung

gibt. Sünde und Schuld werden so erfahren
bald als persönlich zu verantwortendes Geschehen,

bald als Verhängnis und notvolle Verstrik-
kung. In besonderer Weise hat die lateinamerikanische

Befreiungstheologie den sozialen Aspekt
der Sünde herausgearbeitet, und dies unter einem



39

dreifachen Gesichtspunkt: Sünde als Zustand;
Soziale Dimension der Sünde; Strukturelle Sünde.

Sünde als Zustand
Die beiden Konferenzen der lateinamerikanischen

Bischöfe in Medellin (1968) und Puebla
(1978) sprechen in ihren Dokumenten von einer
«Situation der Ungerechtigkeit» und beziehen sich
dabei auf jene Realitäten, «die einen Zustand der
Sünde ausdrücken.» Damit sind verschiedene
Spannungen gemeint wie Ungleichheit zwischen
den sozialen Gruppen, Unterdrückung, ungerecht

ausgeübte Macht, Verschuldung, Verzerrung

des internationalen Handels, Rüstung. Die
Kritik richtet sich nicht nur an einzelne Personen,
die die Macht innehaben, es werden vor allem
auch die Strukturen des herrschenden Systems in
Frage gestellt. Sünde bekommt hier eine soziale
und politische Dimension, ohne die religiös-theologische

Dimension zu übersehen, denn «überall
dort, wo man ungerechte soziale, politische,
wirtschaftliche und kulturelle Ungleichheiten
findet, wird der Herr selbst zurückgewiesen.»
Wichtig ist, dass soziale Sünde immer auch personale

Sünde ist, denn Strukturen als solche können
nicht sündigen. Aber ungerechte Strukturen sind
für die Gesellschaft das, was ungeordnete Begierden

für den einzelnen sind. So sagt Leonardo
Boff: «Diese Strukturen können etwas Böses im
subjektiven Sinne sein, wenn wir uns ihnen
persönlich anschliessen, wenn wir sie uns zunutze
machen, wenn wir sie unterstützen und folglich
stärken.»

Soziale Dimension der Sünde
Im Apostolischen Schreiben über Versöhnung
und Busse greift Papst Johannes Paul II. den
Begriff «soziale Sünde» auf und verweist auf drei
Aspekte. Die erste soziale Dimension der Sünde
ist die Auswirkung jeder Sünde auf die andern.
Daneben gibt es Sünden, die schon durch ihren
Inhalt einen direkten Angriff auf den Nächsten
darstellen. Sozial ist jede Sünde gegen die
Gerechtigkeit; jede Sünde gegen die Rechte der
menschlichen Person, jede Sünde gegen die Würde

und Ehre des Nächsten, jede Sünde gegen das

Gemeinwohl. Die dritte Bedeutung von sozialer
Sünde meint die Beziehungen zwischen den
verschiedenen Gemeinschaften von Menschen. So ist
der Klassenkampf und die Bildung fester Fronten
zwischen Blöcken von Nationen und von einer
Nation gegen die andere und zwischen Gmppen
innerhalb desselben Volkes ein soziales Übel.

Strukturelle Sünde
Die Theologie der Befreiung spricht von
struktureller Sünde, um die Situation struktureller
Gewalt zu bewerten. Die Wurzeln der strukturellen
Sünde sind der individuelle wie der kollektive
Egoismus, der in solchen Strukturen eine grössere
Verdichtung findet als in den einzelnen persönlichen

Sünden. Bischof Kamphaus von Limburg
sagt zu dieser «strukturellen Sünde»: «Das Böse
bleibt ein abgrundtiefes Geheimnis, das in den
traditionellen Definitionen von Sünde und
Schuld nicht hinreichend erfasst wird, das sich
aber in vielfacher Weise in unserem Leben
niederschlägt. Wir werden also von einem Wechselbezug

zwischen persönlicher Sünde und struktureller
Sünde> sprechen müssen. Es gibt Situationen

und Umstände, innerhalb deren der einzelne
trotz guten Willens zu einem Verhalten gedrängt,
ja genötigt werden kann, das zwar für ihn noch
keine persönliche Schuld mit sich bringt, in den
Auswirkungen aber in keiner Weise dem Willen
Gottes entspricht.»

Transpersonale Schuld und Sünde
Damit ist ein weiterer zwischenmenschlicher
Aspekt der Sünde bezeichnet. Neben der unmittelbar

persönlich zurechenbaren Schuld gibt es

auch unwissentliche Verstösse, Mitverschuldungen,
die uns überhaupt nicht oder nur zum Teil

bewusst werden. Johannes Griindel erklärt diesen
Aspekt der sozialen Sünde so: «Gemeint ist bald
etwas, das uns zwar mitbetrifft und betrifft, für
das wir einzustehen haben, das aber dennoch
nicht unserer Freiheit entstammt, sondern
schicksalhaft auf uns lastet. Es gibt eben Situationen, in
denen man <schmutzige Fingers bekommt, ohne
dass sich der einzelne dem zu entziehen vermag.
Es gibt Konfliktsituationen, aus denen man -



40

selbst wenn mit bestem Wissen und Gewissen ein
Kompromiss gewählt wird - nicht mit dem
Gefühl, eine glatte und für alle befriedigende
Lösung gefunden zu haben, herauskommt. Man
<muss> schuldig werden, selbst wenn es im engeren

Sinne der persönlich-sittlichen Schuld ein
solches <Schuldigwerdenmüssen> nicht geben kann.»
So steht hinter jedem kriminellen Geschehen die
schuldige Umwelt, die Vergangenheit des Täters,
seine Familie, die Strukturen der Gesellschaft
und ebenso das ihn mehr oder weniger belastende
Erbe der Vorfahren. «Wenn uns eine Mitschuld
für das Versagen von Straftätern in unserer Gesellschaft

trifft, dann ergibt sich zumindest für
diese unsere <Mitschuldigkeit> die Verpflichtung,
denen, die für ihre Tat büssen, die Rückkehr und
Eingliederung in unsere Gesellschaft nach
Möglichkeit zu erleichtern, um auf diese Weise unsern
Anteil an der Mitschuld ernstzunehmen und
wiedergutzumachen» (J. Gründel).
All das zeigt, dass der heutige Mensch eine besondere

Sensibilität für die soziale Dimension der
Sünde, für die «sündigen Stmkturen» besitzt.
«Uns ist heute das Eingebundensein in das soziale
Beziehungsgefüge mit all seinen Bedingtheiten,
Abhängigkeiten, Begrenztheiten bewusster als
den Menschen früher. Vielleicht haben wir darum

- mehr als das Bewusstsein für individuelle Schuld

- eine Sensibilität für «sündige Strukturen»
entwickelt. Bei jungen Menschen wird dieses Gespür
besonders deutlich erfahrbar. Der einzelne fühlt
sich diesen Ubermächten von anonymen Stmkturen

ausgeliefert: Wir leiden ohnmächtig an der
ungerechten Verteilung der Güter und am Elend
der armen Völker. Wir empfinden die ungeheuren

Ausgaben für die Rüstung und die wirtschaftliche

Ausbeutung der Länder der Dritten Welt als
Skandal und sind doch - trotz bestem Willen -
meist machtlos. Wir sträuben uns gegen die
rücksichtslose Umweltzerstörung und spüren diffus
eine leidvolle Verstrickung, die irgendwie vom
Menschen herkommt, aber mehr noch die meisten
von uns zu Opfern macht. Die Gefahr liegt nahe,
Schuld dann einseitig auf die Gesellschaft und die
Strukturen zu schieben» (B. Hintersberger).

2. ändere Aspekte für eine zeitgerechte Erklärung
von Sünde und Schuld
Die soziale Dimension der Sünde bringt die
Gefahr mit sich, alle Schuld auf die Gesellschaft
abzuschieben. Zum mindesten bringt dieser Aspekt
eine gewisse Unsicherheit mit sich, eigene Schuld
zu erkennen und mit ihr richtig umzugehen. Es

gibt heute noch andere neue oder wieder neu
entdeckte Aspekte von Sünde und Schuld, die es

schwierig machen, eigene Schuld und Sünde richtig

zu erkennen und einzugestehen.

Einzeltat und Grundentscheidung
Früher empfand der Gläubige sein Leben mehr
oder weniger als die Summe von hintereinander-
gereihten Einzeltaten. Jede konnte, so wurde
angenommen, frei erfahren werden und war auch als
einzelne Tat zu verantworten. Es wurde angenommen,

dass jeder Mensch die Fähigkeit hatte, sich
zum Guten oder Bösen zu entscheiden. Wollte
man sich als Sünder bekennen, dann hatte man
die einzelnen Sünden zu beichten. Von diesem
Verständnis der Freiheit her als Freiheit zum und
im einzelnen Akt war der letzte Augenblick im
menschlichen Leben entscheidend für das ewige
Heil oder Unheil.
Heute erfährt der Mensch, auch wenn er persönliche

Verantwortung und Freiheit nicht ablehnt,
seine Freiheit nicht so sehr als Vermögen, das in
vielen Einzeltaten seines Lebens jeweils tätig wird.
Wir haben mehr das Empfinden, dass sich diese
Freiheit letztlich in wenigen Grundentscheidungen

und Grundeinstellungen vollzieht. «Dabei
erfahren wir mehr die getane Freiheit, also mehr im
Nachhinein, und nicht so sehr unmittelbar die
Möglichkeit des freien Tuns. Vorausgesetzt bleibt
dabei auch die gmndsätzliche Bedingtheit und
Begrenztheit menschlicher Freiheit» (B. Hintersberger).

Karl Rahner sagt im gleichen Sinn, dass das
moderne Freiheitsbewusstsein orientiert ist an der
einen ganzen Einheit menschlicher Existenz. Diese
Grundbestimmung geschieht zwar durch die
einzelnen Taten hindurch. Aber sie geht in diesen
nicht auf. Vom Aspekt des Versagens her erfahren



41

wir uns dann mehr von einer fast «diffusen und
anonymen Grundsündigkeit».

Äussere Konvention - Innere Dimension
Ein weiterer zeitgerechter Aspekt für das richtige
Verständnis von Sünde und Schuld ist die
Unterscheidung zwischen äusserer konventioneller Mo-
ralität und innerer ethischer Dimension. Mit dieser

Unterscheidung hängt zusammen der Unterschied

zwischen Schuldgefühl und Schuldbe-
wusstsein. Das Schuldgefühl bezieht sich zunächst
nur auf den emotionalen Bereich, auf die Gefühle.

Wo das Gefühl der Wirklichkeit einer Schuld
entspricht, wo der Mensch also in einer freien
Entscheidung einer zuinnerst erkannten Verpflichtung

nicht gerecht geworden ist, da spricht man
von einem echten Schuldgefühl. Es kann auch
noch nach dem Gutmachen der Schuld weiterwirken.

Wo das Schuldgefühl mit der Wirklichkeit
einer Schuld nicht oder nicht mehr übereinstimmt,

erweist sich dieses Schuldgefühl als

unecht oder falsch. «Unecht sind Schuldgefühle,
wenn aufgrund von Überängstlichkeit bereits bei
kleinsten Verstössen Schuldängste auftreten, oder
wenn gegen eine Norm Verstössen wird, deren
Sinngehalt man nicht einsieht, oder wenn <man>
etwas tut, was <man> eigentlich nicht tun sollte»
(B. Hintersberger).
Schuldbewusstsein besagt, dass der Betreffende
auch seiner Schuld bewusst ist. Wo Schuldbewusstsein

und entsprechendes Schulderleben
zusammenwirken, kann man von Schulderfahrung
sprechen. «Erfahrung geht tiefer, in die Mitte
unseres Personseins, ist mehr als nur ein vordergründiges

<Gefühl> oder ein <Wissen um> im
Erkenntnisbereich. Schulderfahrung macht uns ganzheitlich

betroffen. Beim seelisch einigermassen gesunden

und verantwortungsbewussten Menschen
wird die Schulderfahrung in etwa der tatsächlichen

Verantwortlichkeit entsprechen, wenngleich
das Ausmass persönlicher Schuld niemals genau
erfasst werden kann» (B. Hintersberger).
Heute werden drei Dimensionen unterschieden,
in denen sich die menschliche Schulderfahrung in
etwa beschreiben lässt. Auf der ersten Ebene, der

mehr konventionellen Ebene, geht es um die
Erfahrung, dass wir gegen eine Norm, ein Gesetz,
eine Vorschrift Verstössen, gegen etwas, das «man»
tut und was «man» gewohnt ist. Wenn wir etwa
eine äussere Verhaltensregel, Verkehrsordnungen
usw. übertreten, kann dies das Gefühl hervorrufen,

einer legalen Verpflichtung nicht
nachgekommen zu sein. Auf dieser Ebene fragt der
Mensch: Was ist erlaubt oder verboten, wie
verhalten sich die anderen? - Aufder zweiten Ebene,
der personal-sittlichen Ebene, trifft mich das

Schuldigwerden in einer ganz andern Schicht der
Person, z.B. bei Rufmord, Untreue, Verrat. Hier
habe ich einen andern in seiner Existenz getroffen,

meine Aufgabe vernachlässigt, mich einem
Konflikt nicht gestellt. Erst eine solche ganzheitliche

Schulderfahrung ist auch ethisch-sittliche
Schuld. Es gibt dann Augenblicke, wo ich mich
selbst erst dann wieder ganz annehmen kann,
wenn ich umkehre, wenn ich meine Schuld «gut
mache», wenn der andere mir verzeiht, wenn ich
neu anfange. - Auf der dritten Ebene, der
religiös-personalen Ebene, erlebt der Mensch Schuld
als Sünde, was bedeutet: der Mensch erfährt sich
schuldig nicht nur gegenüber einer äusseren
Bestimmung, auch nicht nur vor einem Menschen
oder in seinem eigenen Gewissen, vor sich allein,
sondern vor Gott. Diese Schuld vor Gott ist letztlich

gemeint, wenn ich mein schuldhaftes Verhalten

als «Sünde» bezeichne. Hier zeigt sich auch,
wie das vorneuzeitliche Sündenverständnis mit
dem heutigen zusammenhängt: Sünde als Schuld
vor Gott ist die Tiefendimension jener Schuld, die
ich als Verfehlung gegenüber dem Mitmenschen
und der Umwelt erfahre.
Weil bis heute Sünde und Schuld in der kirchlichen

Verkündigung «eindimensional» immer als

«vor Gott» erklärt wird, die «Vorstufen» aber
ausgelassen werden, kann sich der heutige Mensch
mit solch eindimensionaler Schuld nicht identifizieren,

fühlt sich in diesem Sinn nicht schuldig,
weil er Schuld heute vor allem als Versagen gegenüber

Mitmensch und Umwelt erfährt. Gerade diese

Differenzierung menschlicher Schulderfährung
kann den Menschen heute ansprechen und kann



42

ihm Hilfe sein, seine Schuld, die er als «vor dem
Mitmensch» erfährt, auch als «vor Gott» zu erkennen.

3. Richtiges « Umgehen» mit Sünde und Schuld
Wenn Sünde und Schuld in zeitgerechter Form
erklärt und gedeutet wird, kann der heutige
Mensch sich in solcher Deutung als Sünder und
Schuldiger wiedererkennen, das Schuldbewusst-
sein kann wieder lebendig werden zum Wohl und
Heil des schuldigen Menschen. Allerdings
verlangt das dann auch, dass der Mensch wieder
lernt, mit der Schuld richtig «umzugehen». Hier
stellen sich allerdings «allgemeine» Schwierigkeiten

ein, die dem heutigen Menschen das richtige
Umgehen mit Sünde und Schuld erschweren.
Eine erste Schwierigkeit besteht darin, dass Schuld
eine negative, belastende Wirklichkeit unseres
Lebens umschreibt, von der wir uns allzugern
abwenden. Schuldgefühle gehören ja zu den
unangenehmsten Gefühlen, sie gehen unter die Haut.
Wir erleben hier in besonders intensiver Weise
unsere Grenzen, unsere Ohnmacht, Abhängigkeit

und Minderwertigkeit. Gerade der heutige
Mensch kann nur schlecht mit Grenzerfahrungen
umgehen. «Am liebsten würden wir alles, was
unserer Vorstellung von einem glücklichen Leben
widerspricht, alles, was uns an den Rand bringt -
Leid, Krankheit, Tod und damit auch Schuld -
ausklammern, wegdiskutieren. Alle die verschiedenen

Formen und Mechanismen, die Menschen
im Verlauf ihrer Geschichte entwickelt haben,
bestätigen eigentlich nur die tiefe Sehnsucht, von
Schuld frei zu sein.» (B. Hintersberger).
Eine zweite Schwierigkeit, mit Schuld richtig
umzugehen, hängt mit dem Gottesbild und dem
Glaubenkönnen zusammen. «Meine Grenzen
und Schwächen, mein Versagen und meine
Schuld kann ich nicht aus mir selbst, ganz allein
anerkennen und eingestehen. Ich bedarf der
andern, die mich trotz meiner Schuld annehmen,
die mir meine Reue glauben, die mir eine Umkehr

zutrauen. Wenn aber Schuld mehr ist als nur
einzelne schuldige Tat, wenn sie meine ganze
menschliche Existenz betrifft, dann bedeutet
Schuldannehmen zutiefst, mich von mir selbst zu

distanzieren und mich selbst zu verurteilen, was
nur möglich ist, wenn ich mich dadurch nicht
selbst aufgeben muss. Diese glaubende Gewissheit,

dass ich auch in meiner ganzen schuldigen
Existenz angenommen und getragen werde, kann
ich nur von Gott, von einem gütigen, liebenden,
zuvorkommenden Gott angeboten bekommen.
Eine solche Verurteilungsmöglichkeit seiner selbst
setzt voraus, dass man das Wort der Bereitschaft
Gottes, zu vergeben, schon gehört und angenommen

hat» (B. Hintersberger). Hier zeigt sich heute
eine grosse Schwierigkeit. Viele Menschen tun sich
heute schwer, an einen gütigen, vergebenden
Gott zu glauben, weil der strafende Richtergott
ihrer Kindheit zu massiv ihr Gottesbild
beherrscht.

Gibt es eine Möglichkeit, den heutigen Menschen
angesichts dieser heutigen Schwierigkeiten, zur
eigenen Schuld zu stehen und sie anzunehmen, zu
einem lebendigen Schuldbewusstsein zu führen?
Als erste und entscheidende Hilfe muss die zeitgerechte

Deutung und Erklärung von Sünde und
Schuld genannt werden, wie sie in den obigen
Ausführungen dargelegt wurde. - Daneben und
vielleicht noch wichtiger und zentraler ist die
Hinführung zum echten Gottesbild und zum echten
Glaubenkönnen.
Hinführung zum echten Gottesbild: Die
hoffnungslose Unaufhebbarkeit menschlicher Schuld,
die sogar die Endgültigkeit von Heil und
Verlorenheit verschaffen kann, ist für den christlichen
Glauben nicht die letzte Aussage. «Das Geheimnis

der Macht unserer freien Tat kennt nur einen
einzigen Mächtigeren: nämlich die die Schuld
selbst wirklich aufhebende göttliche Liebe. Mit
dem glaubenden Hinweis auf die <glückliche
Schuld> werden Sünde und Schuld nicht verharmlost,

sondern hineingenommen in die befreiende
Heilstat Gottes. Das ist Hoffnung wider alle
Hoffnungslosigkeit der Schuld» (B. Hintersberger).
Verbunden mit dieser Hinführung zum echten
Gottesbild ist der Abbau der Leistungs- und
Gesetzesmoral. Vor dem echten Gottesbild kann
christliche Rede von Schuld jede Form des
Moralismus hinter sich lassen. Wir sollten im Kampf



43

Unwahrscheinliche Heilung
durch unsere Liebe Frau
von Mariastein

gegen das Böse nicht mehr Normen und Gesetze
fordern und damit das Heil absichern wollen
durch eigene Leistung.
Hinführung zum echten Glaubenkönnen: Abbau
der Leistungs- und Gesetzesmoral schliesst zutiefst
die Befähigung zum Glaubenkönnen an die göttliche

Liebesmacht ein. Das bedeutet für die
Busskatechese, den Beichtunterricht: mit aller Phantasie

Räume und Chancen für Glaubenserfahrungen

schaffen, die eine positive Gottesbeziehung
ermöglichen und falsche Gottesbildprägung
korrigieren. Zum echten Glaubenkönnen gehört auch
die Einsicht: Nicht weil wir gute Leistungen und
Verdienste vorweisen können, schenkt Gott uns
sein Erbarmen, sondern: weil Gott zu uns steht,
uns annimmt, uns vergibt, können wir gut sein.
Unser Tun ist immer schon Antwort auf das
zuvorkommende Wort Gottes. Schliesslich braucht
es zum echten Glaubenkönnen in der Situation
der Schuld sichtbare Zeichen der Versöhnung.
«Der einzige Weg, um die zerstörerische Macht
der Schuld zu sprengen, ist der Weg der Vergebung

und Versöhnung. Um sich dieser heilenden
Kraft aussetzen zu können, reichen meist blosse
Worte nicht aus. Wir Menschen leben auch von
leiblich sichtbaren Zeichen, die situationsbedingt,
personenbezogen und phasenspezifisch sind: ein
freundlicher Händedruck, ein ehrliches Umarmen,

gemeinsames Spielen, ein kleines Geschenk,
ein Wieder-Miteinander-Reden, gemeinsame
Feiern, miteinander Beten. Was wir dringend
brauchen, sind solche <Schalom-Erfahrungen> in Familie

und Kirche» (B. Hintersberger).
Es ist eine lange, mühevolle Arbeit, den heutigen
Menschen wieder fähig zu machen, dass er ein
echtes Schuldbewusstsein bejahen kann. Aber es

ist auch eine lohnende Aufgabe im Dienste nicht
nur der echten lebendigen Gottesbeziehung,
sondern auch des echten Menschseins. Glücken und
Versagen, sich freuen können über das Gelungene
und auch stehen können zu dem, was misslungen
ist, gehört zur urmenschlichen Fähigkeit. Es ist
ein wichtiger Dienst am Menschen, ihn «schuldfähig»

zu machen, ihn für Schulderfahrung zu
öffnen.

Zum Jahresbeginn 1944 zeichnete sich in Stalingrad

die für den Kriegsausgang entscheidende
Niederlage der deutschen Tmppen unter General
Paulus ab. Am 31. 1. und am 2.2. kapitulierten
90 000 deutsche Soldaten und wurden in die
Gefangenschaft geführt. Wenige von ihnen haben
die eigene Heimat wiedergesehen. Mit diesem
entscheidenden Sieg leiteten die Russen ihren
unaufhaltsamen Vormarsch gegen den Westen ein.
In der Mitte des vom Kriege beherrschten Europa
lag die Friedensinsel Schweiz. Noch lastete auf
dem Lande die Gefahr eines Angriffes durch deutsche

Tmppen, weshalb die Wehrbereitschaft
aufrecht erhalten wurde. Als Soldat der Nachrichtentruppe

wurde ich damals eingezogen. Mit dem
Zug ging es von Basel nach Sursee, das aber (sup-
poniert) von den Deutschen besetzt war. So waren
wir gezwungen, in einem Walde auszusteigen
und dort drei Tage und drei Nächte zu verharren.


	Zeitgerechtes Verständnis von Sünde und Schuld. 2

