
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 2

Artikel: Woher kommt all das Unheil der Menschen? 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29

Woher kommt all das

Unheil der Menschen? 2

P. Anselm Bütler

Im Artikel der letzten Nummer von «Mariastein»
habe ich gezeigt, welch schreckliches Unheil auf
allen Menschen und Völkern lastet. Ich habe auch
gezeigt, wie Israel und seine Theologen versucht
haben, dieses allgemeine Unheil in seinem Entstehen

zu erklären: nicht Gott, sondern der Mensch
hat dieses Unheil verursacht durch sein grundsätzliches

Nein. Diese Lehre, vor allem in ihrer
Weiterfuhrung durch die Theologie des Christentums
kennen wir unter den Stichworten: «Ursünde»
und «Erbsünde». Israel hat das allgemeine Unheil,
das über den Menschen lastet, zu erklären
versucht mit dem Denkmodell der «korporativen
Persönlichkeit»: Wie in einem Nomadenstamm das
Verhalten des Stammeshauptes dem ganzen
Stamm Heil oder Unheil bringt, so hat das
Verhalten des Stammeshauptes der ganzen Menschheit

Unheil gebracht. Diese Antwort ist für uns
heute in dieser Form nicht mehr verständlich.
Denn aus den Forschungen der Paläontologie wissen

wir, dass die Menschen sich als «Bevölkerung»
aus dem Tier entwickelt haben kraft eines besonderen

Eingriffes Gottes. Es ist sogar wahrscheinlich,

dass die Entstehung der Menschen an
verschiedenen Orten auf der Erde unabhängig
voneinander sich vollzogen hat. Uns stellen sich heute
zwei brennende Fragen: Was ist eigentlich mit
der Glaubenslehre von der Ursünde und der
Erbsünde gemeint? Wie kann die «Allgemeingültigkeit»

der Ursünde und ihrer Folgen, der Erbsünde,

verständlich gemacht werden?

1. Was meint die Lehre von der «Ursünde» und
der «Erbsünde»
Zuerst eine Begriffsklärung: Unter «Ursünde» ist,
bzw. sind die erste sündhafte Tat bzw. Taten der
Menschen ganz am Anfang der Menschheitsgeschichte

gemeint. Dass ganz am Anfang der

Menschheitsgeschichte eine solche Tat, ein Nein
zum Gnadenangebot Gottes durch die Menschen
gelebt wurde, muss aus der Allgemeinheit und Un-
aufhebbarkeit des Unheils in der ganzen
Menschheitsgeschichte gefolgert werden. «Eine solch
allgemeine, bleibende und unüberholbare
Schuldmitbestimmtheit der Freiheitssituation eines jeden
einzelnen und dann natürlich auch jeder Gesellschaft

ist nur denkbar, wenn diese Schuldbestimmtheit
der Freiheitssituation als nicht eliminierbare

auch eine ursprüngliche ist, d. h. in den Ursprung
der Geschichte - soweit dieser Ursprung der einen
Menschheitsgeschichte als menschlich gesetzter zu
denken ist - schon immer eingestiftet ist. Die
Universalität und Unüberholbarkeit der
Schuldbestimmtheit der Freiheitssituation in der einen
Menschheitsgeschichte impliziert eine ursprüngliche,

schon am Anfang mitgegebene
Schuldbestimmtheit der Menschheitssituation Man
muss diese Schuldmitbestimmung der menschlichen

Freiheitssituation in den Urspmng der
Geschichte selber eingestiftet denken» (K. Rahner).
Allerdings stellt sich dann die Frage: Wodurch
wurde diese Schuldbestimmung der Menschen in
ihrer ganzen Universalität in den Urspmng der
Menschheitsgeschichte selber eingestiftet? Wir
haben im ersten Artikel schon gesagt, dass die Bibel
und daher die Glaubenslehre zwei Möglichkeiten
ausschliesst: Diese Schuldbestimmtheit stammt
nicht von Gott und nicht von einem bösen Ur-
prinzip. Sie kann nur vom Menschen stammen.
Die Tat, die diese Unheilbestimmtheit der
Menschheitsgeschichte in den Urspmng der
Menschheitsgeschichte eingestiftet hat, ist das,
was wir «Ursünde» nennen. Worin bestand denn
diese Ursünde? Sie muss ein gmndsätzliches
«Nein» gewesen sein zu Gottes Gnadenangebot,
zu einer Liebesgemeinschaft mit ihm, die über die
rein natürliche Ordnung hinausgeht. In dem
Augenblick, als Gott durch eine besondere
Schöpfungstat bewirkte, dass Menschen aus den Tieren
entstanden, hat er zusammen mit dieser «natürlichen»

Schöpfung der Menschen ihnen zugleich
den übernatürlichen «Gnadenstand», die
«übernatürliche» Liebesgemeinschaft mit ihm angebo-



30

ten. Und die Menschen haben in ihrer ersten be-
wussten und grundlegenden Entscheidung, nachdem

sie zum vollen Gebrauch der geistigen
Möglichkeiten gelangt waren, zu diesem übernatürlichen

Liebesangebot «Nein» gesagt. «Ein solches
<Nein> Gott gegenüber, vom Ursprung der
menschlichen Freiheit her, muss als Akt
ursprünglicher Selbstinterpretation und nicht als
Akt neben vielen andern gedacht werden» (K.
Rahner). Das heisst dann aber auch: «Es besteht
keine Notwendigkeit, den schuldlosen Menschen
durch längere Zeit als in einem historischen Paradies

lebend zu denken» (K. Rahner).
Die Folgen dieser Ursünde für alle nachkommenden

Menschen nennen wir «Erbsünde». Hier muss
zuerst ein Missverständnis geklärt werden.
«Erbsünde» besagt nicht, «dass die personale,
ursprüngliche Freiheitstat am eigentlichen
Ursprung der Geschichte in ihrer sittlichen Qualität
(eben als Sünde im eigentlichen Sinn) auf die
Nachkommen übergegangen sei. Eine solche
Konzeption, dass uns die personale Tat <Adams>
oder der ersten Menschengruppe so angerechnet
werde, dass sie gleichsam biologisch auf uns
übergegangen sei, hat mit dem christlichen Dogma
von der Erbsünde schlechterdings nichts zu tun»
(K. Rahner). Es wird uns also in der «Erbsünde»
nicht die Sünde der ersten Menschen angerechnet.
Personale Schuld ist nicht zu übertragen.
Worin besteht dann aber die «Erbsünde», bzw.
die Folgen der Ursünde? Ganz einfach gesagt
besteht die «Erbsünde» wesentlich darin, dass durch
das «Nein» der ersten Menschen zu Gottes
übernatürlichem Gnadenangebot nun diese Gnade
und damit die Liebesgemeinschaft mit Gott auf
«übernatürlicher Ebene» allen Nachkommen dieser

ersten Menschen fehlt. Karl Rahner hat das,
wohl etwas schwer verständlich, aber ganz klar, so
formuliert: «Die göttliche Selbstmitteilung
(Rechtfertigungsgnade genannt) ist das Radikalste
und Tiefste an der existentialen Freiheitssituation
des Menschen. Sie liegt als göttliche Gnade der
Freiheit als Bedingung ihrer konkreten
Handlungsmöglichkeiten voraus. Selbstmitteilung des
schlechthin heiligen Gottes bezeichnet eine den

Menschen heiligende Qualität im voraus zu seiner
freien, guten Entscheidung; und darum erhält das
Fehlen einer solchen heiligenden Selbstmitteilung
den Charakter eines FFvSssxseinsollenden und ist
nicht bloss eine Minderung in den Freiheitsmöglichkeiten.»

Es ist wichtig zu beachten: Es geht bei
der Erbsünde nicht um die Freiheit der Menschen
als solche, sondern um die Freiheitssituation. Wie
der einzelne auf die durch die Schuldtat am
Anfang der Menschheitsgeschichte mitbestimmte
Situation reagiert, ist, so sehr diese Situation bedrohend

und verderblich ist, eine Frage an die Freiheit

des einzelnen Menschen.
Wenn wir daran denken, dass die ersten
Menschen sich durch ein besonderes Eingreifen Gottes
aus dem Tierreich entwickelten, drängt sich die
Frage auf: Können diese ersten Menschen, die ja
noch weitgehend vom «Tierleben» geprägt waren,
eine solche totale Grundentscheidung fällen?
Darauf antwortet Karl Rahner so: «So wie der
Mensch im ersten Akt, in dem er als Mensch
auftrat, vielleicht Feuer machte oder ein Werkzeug
handhabte und ganz in dieser Beschäftigung
aufzugehen schien, schon das Wesen der Gottbezo-
genheit ist, so ist diesem Wesen auch bei den
einfachsten zivilisatorischen Verhältnissen durchaus
jene Möglichkeit eines <Ja> oder <Nein> Gott
gegenüber zuzuerkennen.»
Die durch die «Ursünde» bestimmte konkrete
Freiheitssituation bedingt nun auch die «Folgen»
der «Erbsünde». Ich habe am Anfang gesagt, dass

alles Unheil Folge der Ur- und Erbsünde sei. Das
ist nun genauer zu erklären. Das heisst nämlich
nicht, dass ohne die Sünde der Mensch nicht hätte
arbeiten müssen, Unwissenheit nicht hätte
überwinden, Krankheit und Leid nicht hätte erdulden
oder nicht hätte sterben müssen. All diese mit der
Natur des Menschen gegebenen Eigentümlichkeiten

wären auch ohne Sünde dagewesen. Aber
ohne die Sünde wären all diese Wirklichkeiten
nicht so gewesen, wie sie jetzt sind. «Insofern
unsere Freiheitssituation unentrinnbar durch Schuld
mitbestimmt ist und diese Schuld all dasjenige
mitprägt, was in dieser Freiheitssituation an
Einzelmomenten gegeben ist, ist auch klar, dass die



31

gesamte Begegnung des Menschen in seiner Freiheit

mit der ihn bestimmenden Mit- und Umwelt
anders wäre, wenn seine Situation nicht durch die
Schuld mitbestimmt wäre» (K. Rahner).

2. Wie kann die Allgemeingültigkeit der « Ursün-
de» und ihrer Folgen verständlich gemacht
werden?

Ich habe schon gezeigt, wie Israel und seine Theologen

die Allgemeingültigkeit der Folgen der «Ur-
sünde», also das, was wir Erbsünde nennen, zu
erklären versuchten mit Hilfe des Denkmodells der
«korporativen Persönlichkeit». «Dieses Denkmodell

hat schon in der Geschichte Israels mancherlei
Modifizierungen erfahren. In der europäischen
Geistesgeschichte der Neuzeit ist es vor allem
durch den ethischen Individualismus der Aufklärung

- jeder habe für sich selbst und seine Tat zu
haften - vollends erschüttert worden» (A. Weiser).
Es wurde dann versucht, mit einem andern
Denkmodell die Allgemeingültigkeit der Folgen der
Ursünde, eben die Erbsünde, zu erklären. Gott
habe einfach irgend einen bestimmten Menschen
«ausgewählt» und gleichsam durch ein «göttliches
Dekret» bestimmt: wenn du dich zum «Ja» gegenüber

mir und meinem Liebesangebot entscheidest,

dann gilt dieses Ja für alle Menschen; wenn
Du «Nein» sagst, gilt das auch für alle Menschen.
Im Grunde genommen ist das nur eine Modifizierung

des Denkmodells der «korporativen
Persönlichkeit». Ferner, was für ein «grausamer» Gott
wäre das, der das Heil aller von der Entscheidung
eines einzelnen, willkürlich ausgewählten
Menschen abhängig machen würde. - Zwar verweist
man darauf, dass Gott immer wieder einzelne
Menschen berufen habe zur Vermittlung des Heils.
Aber hier ist ein grosser Unterschied zu beachten:
all diese Berufungen waren nie «Alternativberufungen»,

sondern eindeutig immer Berufungen
zum Heilswirken. Hätten solche Menschen, z. B.
Abraham oder die Propheten, sogar Maria, zu diesen

Berufungen «Nein» gesagt, dann hätte das keine

universalen Unheilsauswirkungen gehabt.
"Wir müssen die Antwort auf das Problem der
Allgemeingültigkeit der Folgen der Ursünde, der Erb¬

sünde, auf einer anderen Ebene suchen. Und heute
springt uns diese Ebene gleichsam in die Augen: es

ist die zwischenmenschliche Beeinflussung. Der
Mensch vollzieht seine Freiheitsentscheidungen
immer in einer vorgegebenen Situation von
Mitwelt und Umwelt. «Die eigene geschichtliche
Entscheidung in Freiheit ist unausweichlich mitgeprägt

durch die Freiheitsgeschichte der übrigen
Menschen» (K. Rahner). Zu dieser durch die
Menschen geprägten Freiheitsgeschichte der Menschheit

gehören nun auch Schuldsituationen, die eine
gewisse Unabhängigkeit, Selbständigkeit besitzen.
Der einzelne Mensch ist immer schon mitgeprägt
durch die Schuld der andern. «Es gibt für den
einzelnen Menschen keine Inseln, deren Natur nicht
schon mitgeprägt ist durch die Schuld anderer,
direkt oder indirekt, nahe oder fern. Es gibt für die
Menschheit in ihrer konkreten, diesseitigen
Geschichte auch keine reale Möglichkeit, diese
Schuldbestimmtheit der Freiheitssituation jemals
endgültig zu überwinden» (K. Rahner).
Allgemeingültigkeit der Folgen der Ursünde gründet

also darin, dass die Menschen sich gegenseitig
in ihrem «Nein» zu Gott beeinflusst haben. Wie
können wir uns das vorstellen? Karl Rahner hat
einmal folgenden Deutungsversuch gemacht. Die
ersten Menschen entstanden als «Bevölkerung». Nun
hat einer dieser Menschen sich lieblos verhalten.
Die andern haben darauf durch Lieblosigkeit
reagiert, und so ist die ganze «Bevölkerung» der ersten
Menschen sündhaft und schuldig geworden, hat
damit «Nein» zu Gott gesagt. Und wenn an mehreren

Orten der Erde, unabhängig voneinander,
«Menschenbevölkerung» aus den Tieren entstanden

sind, dann muss es bei den andern wohl ebenso

zugegangen sein. Wir dürfen vielleicht noch einen
andern Aspekt miteinbeziehen: die Bedeutung der
gesellschaftlichen Verhältnisse. Menschen können
durch die vorliegenden gesellschaftlichen Verhältnisse

an der vollen Selbstentfaltung gehindert
werden. Das vergiftet das Menschenherz und weckt
Aggressivität und Begehrlichkeit.
Z. Alszeghy schreibt zu diesem ganzen
Fragenkomplex: «Wer hat diese Schuld auf sich geladen,
aus der sich die verderbte Situation (gemeint ist



32

die Erbsünde) ableitet, in die jeder Mensch
hineingeboren wird? Der erste Vater aller Menschen
oder die erste menschliche Person, die im Laufe
der Entwicklung zum vollen Vernunftgebrauch
gelangte, oder eine Gruppe von Menschen, oder
sonst ein Kollektiv, das durch die Geschichte die
soziale Persönlichkeit bestimmte?... Ganz sicher
dürfen wir nicht an eine Verderbnis aufgrund
krankhafter Ansteckung denken, noch sind wir
gezwungen, auf das juristische Weitergelten eines
nicht zurückgenommenen Aktes zu verfallen
(gemeint ist hier jenes <Erwählungsmodell>, nach
dem Gott irgend einen Menschen gleichsam
ausliest und entscheidet: je nach dem wie sich dieser
Mensch verhält, wird die ganze Menschheit die
Erbsünde haben). Lässt sich die vorliegende
Erbsünde) als Struktur eines Ausfalls von Werten
erklären, die eigentlich vorhanden sein müssten,
dann lässt sich auch ihre Ursache zwar nicht
notwendig als positiver Einfluss, wohl aber als Fehlen
eines dnstrumentalen> Einflusses verstehen,
aufgrund dessen diese Güter der Menschheit vermittelt

werden sollten.» Bei der ganzen Frage ist
sicher dem zuzustimmen, was Z. Alszeghy
grundsätzlich schreibt: «Wir glauben nicht, dass die
Untersuchungen zu diesem Problem schon ein
endgültiges Ergebnis gebracht haben.»

3. Nicht «Unheil», «Heil» ist Gottes letztes Wort
Die Menschen der «ersten Generation» haben
Gottes Liebesangebot zur übernatürlichen
Gemeinschaft mit ihm grundsätzlich abgelehnt. Wie
hat Gott auf diese Ablehnung reagiert? Israel und
seine Theologen haben auch auf diese Frage in
den ersten Kapiteln der Genesis eine Antwort
verkündet. Israel hat ja nicht nur Unheil erfahren.
Mitten im Unheil, in der eigenen Schuld, dem
eigenen «Nein» zu Gott haben sie erfahren dürfen,
dass Gott trotz des «Neins» sein Liebesangebot
aufrecht erhält, immer wieder neu dieses Angebot
macht, immer wieder einen «neuen Bund»
schliesst. Aus diesem Verhalten Gottes, das Israel
in seiner eigenen Geschichte erfahren durfte, hat
es und haben seine Theologen die Folgerung
gezogen: Schon auf das «Nein» der «ersten Genera¬

tion» hat Gott reagiert durch ein «neues Liebesangebot».

Diese Antwort findet sich schon in den
ersten Kapiteln der Genesis.
Da sind einmal die «kleinen Wohltaten», die Gott
den Menschen schenkt, die zu ihm «Nein» gesagt
haben: Gott macht Adam und Eva Kleider, als sie
das Paradies verlassn müssen. Dem Kain macht
Gott ein Zeichen aufs Haupt, damit er vor Verfolgung

geschützt ist. Mit Noe schliesst er einen
Bund, der für die ganze Menschheit gelten soll.
Vor allem aber ist auf eine Stelle im Bericht vom
Sündenfall hinzuweisen, Gen 3,15: «Feindschaft
setze ich zwischen dich und die Frau, zwischen
deinen Nachwuchs und ihren Nachwuchs. Er trifft
dich am Kopf, und du triffst ihn an der Ferse.»
Gewiss ist dieser Vers in seiner Aussageabsicht nicht
leicht zu bestimmen. Lange hat man ihn direkt auf
Christus bezogen (oder gemäss der lat. Übersetzung

auf Maria). Beides ist «überrissene» Interpretation.

Aber sicher ist, dass Gott hier ein Versprechen

abgibt an die Menschen, die zu seinem
gnadenhaften Liebesangebot «Nein» gesagt haben.
Dieses Versprechen können wir vielleicht so formulieren:

Ihr habt zu mir «Nein» gesagt. Aber euer
«Nein» und die Folgen daraus, die «Erbsünde» werden

von mir überwunden werden. Ich werde dafür
sorgen, dass alle Menschen einmal ein endgültiges
Ja zu meinem Liebesangebot sagen. Das «Treffen
an der Ferse» dürfte vielleicht darauf hinweisen,
dass der Mensch nun mit diesen Folgen der«Ursün-
de» leben muss, darunter leidet; gemeint ist die
Situation der durchgängigen Schuld, welche die
Menschheitsgeschichte prägt, und das Unheil, das

nun auf den Menschen liegt. Aber all das wird
einmal überwunden werden, einmal wird das Unheil
endgültig besiegt und vernichtet werden.
Im Lichte Jesu Christi können wir dann diesen
Ansatz im Alten Testament vertiefen und
verdeutlichen. «Erbsünde sagt gar nichts anderes als
den geschichtlichen Ursprung unserer heutigen,
durch die Schuld mitbestimmten, universalen..
Freiheitssituation, in der die göttliche Selbstmitteilung

als Gnade den Menschen wegen dieser
universellen Schuldbestimmtheit seiner Geschichte

nicht von «Adam», dem Anfang der Menschheit,



ZielundAusgang in einem: Das FriedensdorfSt. Dorothea im Flüeli {Bild: Friedensdorf). Siehe Artikelaufderfolgenden Seite: Eine
Idee fängt Feuer.



34

her zukommt, sondern vom Ziel der Geschichte,
von dem Gottmenschen Jesus Christus» (K.
Rahner). Das heisst: Sofort nach dem «Nein» der ersten
Menschen zu Gott hat Gott eine «neue
Gnadenordnung» geschaffen in Jesus Christus, und diese

neue Gnadenordnung ist sofort nach dem «Nein»
der Menschen in Kraft getreten, so dass schon die
ersten Menschen sofort nach ihrem «Nein» von
Gott wieder in die Gnadengemeinschaft eingeladen

wurden im Hinblick aufJesus Christus. Es gab
also faktisch in der Menschheitsgeschichte keine
Sekunde, in der die Menschen ohne Gottes
übernatürliches Liebesangebot, ohne Einladung zur
gnadenhaften Gemeinschaft mit Gott hätten leben
müssen. «Das Selbstangebot Gottes bleibt trotz der
Schuld am Anfang der Menschheit «wegen Christus»

und auf ihn hin immer bestehen, auch wenn
es nicht mehr wegen und von «Adam», also nicht
mehr von einem unschuldigen Beginn der Menschheit

her, gegeben ist» (K. Rahner).
Daraus folgt die eigentliche Trost- und Frohbotschaft

mitten in der drückenden Tatsache, dass

wir unter dem Unheil der Ursünde und deren
Folgen, der Erbsünde mit ihren Konsequenzen,
stehen und stöhnen: Zugleich mit dieser schuldhaften
Situation, in der wir stehen, ist uns auch die Situation

des Gnadenangebotes gegeben. Und diese
Gnadensituation ist stärker als die Schuldsituation.
So dürfen wir froh und zuversichtlich Menschen der
Hoffnung sein, dass einmal nicht das Unheil und
die Sünde bzw. Schuld das letzte Wort in unserem
Leben haben, sondern Gott und sein Gnadenangebot.

Und Gott mit seinem Gnadenangebot wird
das «letzte», das entscheidende Wort haben. Und
dieses Wort, das Wirklichkeit werden wird, lautet,
wie ich schon einmal erwähnt habe: «Gott wird in
ihrer Mitte wohnen, die Menschen werden das Volk
Gottes sein (in der Liebesgemeinschaft mit ihm
und untereinander leben). Gott wird bei ihnen
sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen
abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer,
keine Klage, keine Mühsal (alles Unheil wird
verschwunden sein). Denn was früher war, ist vergangen.

Er, der auf dem Throne sass, sprach: Seht, ich
mache alles neu» (Offb. 21, 3-5).

Eine Idee fängt Feuer
Zu Besuch im Friedensdorf Flüeli-Ranft

Bernadette Kurmann

Wird in der Schweiz in irgendeinem Zusammenhang

von Frieden gesprochen, liegt der Bezug zu
Bruder Klaus und zu Flüeli-Ranft nahe. Dies war
auch für eine Reihe vonJungwacht- und Blauring-
Leitern und Leiterinnen so, als sie zum 500-Jahr-
Gedächtnis des Stanser Verkommnisses einen Ort
suchten, an dem sie dem Thema Frieden in der
heutigen Welt näherkommen wollten. Die Idee
war, in der Abgeschiedenheit und Stille von
Flüeli-Ranft ein Camp aufzubauen, um ganz konkret
an sich selber herauszufinden, was Frieden im
Alltag, im Miteinander zu bedeuten hat.

Die Idee weitertragen
Ganz durch Zufall stiessen die Jugendlichen auf
ihrer Suche nach einem geeigneten Platz für ihr
Vorhaben auf die leerstehende Schule der St.-Do¬
rothea-Schwestern im Flüeli-Ranft. Die
Räumlichkeiten erwiesen sich als ideal, und so kam es,
dass sich während eines halben Jahres rund 1200
Jugendliche an Wochenenden und während ganzen

Wochen den Fragen des Friedens stellten.
Am Ende des Versuches gab es eigentlich nur
positives Echo. Es waren vor allem Jugendliche, die
sich einsetzten, die Idee weiterzuführen und ein
ständiges «Dorf des Friedens» einzurichten.
Im Herbst 1983 war es soweit. Das Friedensdorf
konnte neu eröffnet werden. Es Hessen sich sieben
Träger (Junge Gemeinde, Deutschschweizerische
Jugendseelsorger, Blauring und Jungwacht, St.-
Dorothea-Schwesterngemeinschaft, Bruder-Klausen-Bund,

Caritas Schweiz) finden, die sich zu
einem Verein zusammenschlössen, um das Friedensdorf

administrativ und finanziell zu unterstützen.

Den Frieden lernen
«Das Friedensdorf ist ein Versuch, den Frieden zu
lernen. Und wenn wir vom Frieden reden, dann
meinen wir nicht den negativen Frieden (keinen
Krieg), auch nicht den Frieden als starren Ord-


	Woher kommt all das Unheil der Menschen? 2

