
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 1

Artikel: Zeitgerechtes Verständnis von Sünde und Schuld. 1

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

Zeitgerechtes Verständnis
von Sünde und Schuld 1

P. Anselm Bütler

sen wir, wie ich am Anfang schon gesagt habe,
unterscheiden zwischen Aussageinhalt und
-absieht einerseits, und der Darstellungsmittel und
Aussageweise andererseits. Von der Aussageweise
her können wir sagen: Hier liegt ein «Mythos» vor,
das heisst eine «ungeschichtliche» Erklämng fur
eine allgemein menschliche Situation, für letzte
Erfahrungen des Menschen, eben dass über allen
Menschen und Völkern tatsächlich Unheil
herrscht: aus den Erfahrungen der jetzigen
allgemeinmenschlichen Situation wird durch diesen
Mythos von Paradies und Sündenfall zurückgeschlossen

auf ein Ereignis ganz am «Anfang» der
Menschheit, das Ursache für diese jetzige
allgemeinmenschliche Unheilsituation ist. «Die biblische

Erzählung vom Paradies und von der Sünde
des ersten (oder der ersten) Menschen braucht gar
nicht als eine historische Reportage verstanden zu
werden» (K. Rahner). Aussageabsicht und -inhalt
dieses Mythos ist ganz einfach und klar: Das
Unheil, das jetzt über allen Menschen und Völkern
lastet kommt nicht von Gott, sondern die
Menschen haben dieses Unheil selber verursacht durch
die Sünde, die grundsätzliche Auflehnung gegen
Gott, das grundsätzliche Nein zu Gottes Angebot,

sich den Menschen gnadenhaft mitzuteilen,
mit ihnen einen «Gnadenbund» zu schliessen.
Es bleiben aber ungelöste Fragen. Vor allem ist es

die Frage, wie ein solches Nein eine Auswirkung
haben konnte für alle Menschen überall auf der
Erde und für alle Zeiten. Darüber soll in der nächsten

Nummer eine Antwort gegeben werden.

Es ist eine Tatsache, dass die Häufigkeit der
Einzelbeichte sehr stark zurückgegangen ist. Das
erfüllt alle Verantwortlichen in der Kirche, Seelsorger

und engagierte Laien mit echter Sorge. Von
dieser echten Sorge getrieben, sucht man nach
den Ursachen dieses Rückganges. Allerdings darf
dieser Rückgang nicht extrem dramatisiert
werden. In früheren Artikeln zum Thema Beicht
habe ich daraufhingewiesen, dass zwischen 1910
und I960 eine Beichthäufigkeit praktiziert wurde,
wie sie in der ganzen Geschichte des Beichtsakramentes

noch nie vorgelegen hat. Trotzdem ist es

berechtigt, nach den Ursachen dieses Rückganges
der Beichtpraxis zu forschen.
Unter andern wird oft als Ursache für diesen Rückgang

angeführt: der heutige Mensch hat kein Sünden-

und Schuldbewusstsein mehr. Gewiss
stimmt es, «dass Vorbehalte, Unsicherheiten und



12

Schwierigkeiten im Umgang mit persönlicher
Schuld zunehmen. So vermeidet man z.B. immer
mehr das Wort <Schuld> und bevorzugt dafür
Umschreibungen wie Versagen, Schwäche, Naturell,
Panne, Misslingen, Schicksal, Fehler, <Schnitzer»>

(B. Hintersberger). Martin Buber glaubt sogar,
ein Charakteristikum der Menschen unseres
Jahrhunderts darin zu sehen, dass sie sich keiner
persönlichen Schuld mehr bewusst seien. Auch wenn
das alles stimmt, müssen wir mit der Behauptung,
der heutige Mensch habe kein persönliches
Schuldbewusstsein mehr, sehr behutsam umgehen.

Menschliche Schuld ist eine so komplexe
Erfahrung, dass man ihr mit einem solchen pauschalen

Urteil nicht gerecht wird. Karl Rahner urteilt
zu dieser Frage viel differenzierter: «Da nun der
Mensch von heute deutlicher und reflexer alle die
Bedingtheiten seiner Freiheit erkennt und da er
dämm die letzte Unfestlegbarkeit von Schuld
deutlicher erfährt als früher, tut er sich wohl
schwerer als der Mensch vergangener Zeiten, sich
konkret als schuldig zu erkennen und anzuerkennen,

auch dort, wo er es wirklich ist».
Dass die Aussage, der heutige Mensch habe kein
Schuldbewusstsein mehr, zu pauschal ist und dem
konkreten Verhalten des Menschen im Bereich der
kirchlichen Busspraxis nicht entspricht, zeigt auch
die Tatsache, dass Bussgottesdienste nach wie vor
sehr intensiven Mitvollzug der Gläubigen finden.
Die Statistik aus einem Dekanat im Süden von
München zeigt, dass die Zahl der Beichtenden in
der Osterzeit ziemlich genau um die Gesamtzahl
der Teilnehmer an den Bussgottesdiensten in
diesem Dekanat zurückgegangen ist (aus: Sporschill:
Wie heute beichten, S. 16).
Trotzdem stellt sich die Frage, wo der Grund oder
wenigstens einer der Gründe liegt, warum es heute

vielen Christen schwerfällt, persönliche Schuld
vor sich und andern zu bejahen. Einer der Gründe,

wenn nicht der Hauptgmnd, dürfte darin
liegen, dass die überlieferte Lehre und Darstellung
von Sünde und Schuld dem heutigen Erleben des
Menschen nicht mehr gerecht wird, dass das
traditionelle Sünden- und Schuldverständnis nicht
mehr zeitgerecht ist.

1. Zeitgerechtes Sünden- und Schuldverständnis
Allerdings stellt sich hier sofort die Frage:
«Zeitgerechtes» Sünden- und Schuldverständnis, gibt
es das überhaupt? Ist Sünde und Schuld nicht
etwas Überzeitliches, etwas, das immer gleich
bleibt? Besagt Sünden- und Schuldverständnis
«zeitgerecht» zu erklären letztlich nicht eine
unberechtigte Anpassung an den Zeitgeist, eine Ver-
wässerung der Lehre, dass der Mensch sündig und
schuldig wird und ist?
Gewiss hat dieses Bedenken einen wahren Kern,
der sehr ernst genommen werden muss. Aber dieses

Bedenken übersieht, dass alle Deutungen von
Tatsachen des menschlichen Lebens immer zeitbedingt

sind. Das zeigt sich gerade im jeweils
verschiedenen Verständnis von Heil und Unheil im
Verlauf der christlichen Geistesgeschichte und
damit auch im Verständnis und in der Deutung von
Sünde und Schuld.
Der Dogmatiker Gisbert Greshake schreibt über
diese Zeitbedingtheit: «In der Vorneuzeit war der
fundamentale Rahmen für Heils- und
Unheilserfahrungen die unmittelbare Beziehung des
Menschen zu Gott. Unheil wurde primär und vor
allem in der Verfehlung gegen Gott oder als
Zurückbleiben hinter der wahren Bestimmung des
Menschen (Leben mit Gott) gesehen. In diesem
Horizont sind die meisten Begriffe der Sünden-
und dann auch Heilslehre entstanden und formuliert

worden: Knechtschaft durch Sünde und Last
des Gesetzes, Schuld gegen Gott, Verlust der
Anwartschaft auf den Himmel, aber auch: ewiges
Leben durch Gott und mit ihm, Gottesgemeinschaft
und -kindschaft, Teilhabe an der göttlichen
Natur.»

Sünde und Schuld wurden also in der Vorneuzeit
gedeutet im Rahmen des unmittelbaren
Gottesbezuges. Dieser Rahmen aber, «der unmittelbare
Gottesbezug, ist für den neuzeitlichen Menschen
problematisch geworden» (G. Greshake). Für den
heutigen Menschen ist der vorherrschende Gegenstand

der Erfahrung die Welt in ihrer raum-zeitli-
chen Beschaffenheit. Diese Welt wird nicht zuerst
und unmittelbar erfahren als Schöpfung Gottes,
also in ihrer Gottbezogenheit, sondern als etwas



13

«Selbständiges», das vom Menschen durch
zwischenmenschliche Beziehungen und Zugriffe,
welche die Natur gestalten und umgestalten,
geprägt wird.
Zeitgerechtes Sünden- und Schuldverständnis ist
also nicht einfach Verwässerung einer immer
gleich bleibenden Wirklichkeit und Begebenheit,
sondern eine berechtigte «Anpassung» an den
Verständnishorizont des heutigen Menschen. Soll
also heute Sünden- und Schuldbewusstsein wieder
neu verlebendigt werden, dann geht es vor allem
dämm, die Tatasche der Sünde und Schuld dem
heutigen Menschen zu deuten und zu erklären,
dass er darin sich und seine Erfahrung mit der
Wirklichkeit von Sünde und Schuld wiedererkennt.

Um das sachgerecht zu können, müssen
wir zwei Gegebenheiten beachten: Welches war
denn das traditionelle bzw. «vorneuzeitliche»
Erklärungsschema für Sünde und Schuld? Welches
ist heute das zeitgerechte Schema für die Deutung
von Sünde und Schuld?
Das traditionelle Erklärungsschema nicht nur für
Sünde und Schuld, sondern ganz allgemein von
Heil und Unheil war geprägt von Individualismus
und Spiritualismus. Der Mensch wurde verstanden

als je einzelner, der für sich persönlich lebte
und ganz persönlich seine Beziehung zu Gott hatte.

Heil und Glück des Menschen wurden einseitig

verstanden als etwas «Jenseitiges» und als «Rettung

der Seele». Der heutige Mensch wird aber vor
allem (wenn auch nicht ausschliesslich) verstanden
in seinem «innerweltlichen» Bereich und seiner
zwischenmenschlichen Bezogenheit. Jede Deutung

und Erklärung von Sünde und Schuld muss
daher, soll sich der Mensch darin wiedererkennen,
diese beiden, heute vorherrschenden Grunderfahrungen

des Menschen miteinbeziehen, ja den
grundlegenden Rahmen für eine zeitgerechte
Deutung von Sünde und Schuld bilden.

2. Allgemeine Beschaffenheit heutiger Deutung
von Heil und Unheil

Wie sieht in einem solchen Rahmen Deutung und
Erklärung von Sünde und Schuld aus? G. Gresha-
ke beantwortet diese Frage, indem er Dietrich

Wiederkehr ausführlich zitiert, wie folgt: «Die
traditionellen Unheils- und Heilsformulierungen
finden jetzt Anwendung auf die innerweltlichen
und zwischenmenschlichen Grundgegebenheiten
des Menschen, wobei sie ihre bisherige religiöse
Färbung verlieren. Schuld und Vergebung trennern

und verbinden jetzt nicht mehr Gott und
den Menschen, sondern die Menschen untereinander;

Überforderung vom anklagenden Gesetz
erfährt der Mensch nicht mehr vom göttlichen Gebot

her, sondern von den Forderungen der
Gesellschaft, ohne deren Erfüllung seine Eingliederung

nicht möglich wird... Unfreiheit und
Knechtschaft haben ihren Grund nicht mehr
direkt in der Herrschaft möglicher dämonischer
Mächte oder im Zorn Gottes, sondern liegen dem
Menschen vielmehr auf seiner Brust, in den Ängsten

und Zwängen seines eigenen Herzens, in den
ungelösten seelischen Konflikten und Verdrängungen.

Fast die meisten dieser Bezeichnungen
werden anscheinend mitsamt ihren negativen und
lähmenden Faszinationen im gegebenen Wortlaut

beibehalten, aber sie bilden eher die Sprechweise

der Psychologie oder der Gesellschaftswissenschaften.

Man kann von einer Abwanderung
der Unheils- und Heilserwartungen sprechen.
Die ehemals drängende Heilsfrage welche bei
Luther lautete: <Wie kriege ich einen gnädigen
Gott?>, scheint sich heute spontan in der Form zu
stellen: <Wie kriege ich, kriegen wir einen gnädigen

Nächsten?»
Und Gisbert Greshake fährt weiter: «Angesichts
dieses gewandelten Paradigmas von Unheilserfahrungen

und Heilserwartungen muss eine Darstellung

von Heil, das sich in den Strukturen der
Welt nicht zeigt, und die konkreten menschlichen
Welterfahrungen hier und heute nicht prägt,
notwendig den Charakter des rein Subjektiven und
dämm des Illusionären tragen. Deshalb ist die
Botschaft vom Heil Gottes (und wir können
ergänzen: von Sünde und Schuld) so auszulegen,
dass sie die individualistischen und spiritualisti-
schen Engführungen der Tradition hinter sich
lässt und der neuzeitlichen Frage nach der Erfah-
barkeit gerecht wird.»



14

Natürlich wird hier bei solcher Deutung oft der
Einwand gemacht: Das ist ja «reiner Horinzonta-
lismus», man begrenzt Heil bzw. Unheil auf die
reine mitmenschliche Ebene, Gott kommt hier
nicht mehr zur Sprache. Dieser Einwand kann
aber nur gemacht werden von Menschen, die nur
die «vorneuzeitliche» Deutung von Heil und
Unheil, Sünde und Schuld kennen. Wer aber die
Bibel unter diesem Gesichtspunkt liest, wird rasch
entdecken, dass auch in der Bibel der
zwischenmenschliche Bereich die entscheidende Rolle
spielt für Heil bzw. Unheil des Menschen.
G. Greshake schreibt zu diesem Problem: «Die
Forderung, dass die Deutung von Heil und
Unheil der neuzeitlichen Frage nach Erfahrbarkeit
gerecht wird, ist nicht nur von den <Zeichen der
Zeit> her gestellt, sie entspricht auch durchaus der
biblischen Botschaft. Schon für das Alte Testament

ist es wesentlich, dass Gottes heilvolle
Selbstmitteilung an den Menschen (Bund) sich
welthaft-konkret, d.h. in sichtbaren Zeichen und
Zusammenhängen vermittelt. So wird z.B. die
Erwählung Israels durch Gott zeichenhaft erfahrbar
im Geschehen des Auszugs aus Ägypten. Ähnliches

gilt auch für das im Leben und Wirken Jesu
sowie in der nachösterlichen Gemeindeerfahrung
aufleuchtende Heil. Das Reich Gottes, das Jesus
verkündet hat, hat nicht das traute tête-à-tête des
Menschen mit seinem Gott zum Inhalt, die
verborgen-intime Erfahrung des <Gott-und-meine-
Seele>, sondern es bedeutet: Freiheit den Gefangenen,

Freude für die Trauernden, Hoffnung für
die Kranken, Einsamen und Verzweifelten. Das
heisst: das <vertikale> Kommen Gottes in diese
Welt wird in veränderten, glückhaften
zwischenmenschlichen Beziehungen zeichenhaft-sichtbar
und konkret-<wirklich>. Auch die Einheit von
Gottes- und Nächstenliebe, von der sowohl die
Verkündigung wie das Verhalten Jesu geprägt ist,
weist auf das gleiche hin: die neue heilvolle
Beziehung des Menschen zu Gott konkretisiert sich
wesentlich in der Bekehrung und Hinkehr zum
Bruder, im neuen versöhnten Verhältnis mit dem
anderen. Deshalb ist es nachösterlich auch die
Kirche, besser: die Gemeinde, die bereits jetzt in

dieser Welt als <Modellgesellschaft Gottes> (N.
Lohfink) und als <messianische Alternative) in
ihrer nach dem Evangelium ausgerichteten Existenz-
weise allen erfahrbar und sichtbar Zeichen des
Heils ist bzw. sein soll.»

3. Anwendung aufdie Deutung von Sünde und
Schuld

Was bisher allgemein von der zeitbedingten Deutung

von Heil und Unheil gesagt worden ist, gilt
auch, ja in ganz besonderer Weise von der Deutung

von Sünde und Schuld. Wie ganz allgemein
Heil bzw. Unheil in direktem «vertikalen» Bezug
zu Gott gesehen wurde, so auch Sünde und
Schuld. Auch hier kam es zu einer Individualisierung

und Spiritualisierung von Sünde und
Schuld. «Bis zum Beginn der Neuzeit war das
Schuldverständnis durch folgende Wesenszüge
geprägt: Schuld war stets <vor Gott> erlebt und war
wie die Sünde auf Gott bezogen, also eine Verfehlung

Gott gegenüber. Man wusste sich schuldig
vor Gott.. Mit zunehmendem Säkularismus verlief

der Prozess der Individualisierung von Sünde
und Schuld fast parallel. Schuld wird als rein
private Verfehlung angesehen - ausser bei Vergehen
gegen die Rechte anderer. Die Gemeinschaft,
insbesondere die Gemeinschaft der Kirche, wird als

ganze dadurch nicht berührt» (B. Hintersberger).
Wohl uns allen ist Sünde und Schuld noch in
diesem Verständnis und in dieser Deutung verkündet
und gelehrt worden. Aber was oben allgemein
von der spiritualistischen und individualistischen
Deutung von Heil und Unheil gesagt wurde, das
stellt sich heute auch bezüglich Sünde und Schuld
ein: Darstellung von Sünde und Schuld, die sich
in den Strukturen der Welt nicht zeigen, hat den
Charakter des rein Subjektiven und dämm des
Illusionären.
Soll echtes Sünden- und Schuldbewusstsein wieder

lebendig werden, dann muss Sünde und
Schuld im Rahmen des heutigen Erlebnismodells
gedeutet werden, das heisst: ganzmenschlich,
nicht spiritualistisch, und mitmenschbezogen,
nicht individualistisch. Solche Deutung von Sünde

und Schuld hat nichts zu tun mit sog. Verwäs-



15

serung oder Säkularisierung. Helmut Merklein
schreibt zu dieser Problematik: «Sünde reduziert
sich im wesentlichen auf die persönliche Schuld,
die der einzelne durch einen Verstoss gegen die
moralische Ordnung auf sich lädt. Getilgt wird
die Schuld entweder durch Vergebung (also
gleichsam auf dem Gnadenweg) oder durch eine

angemessene Strafe, durch die die schuldhafte Tat
gesühnt wird. Religiös wurde Sünde verstanden
als Übertretung der Gebote Gottes und als solche
eine Beleidigung Gottes, der dann als Voraussetzung

der Vergebung Sühne, das heisst Genugtuung

fordert. - Biblisch aber ist Sünde zunächst
weniger eine Beleidigung Gottes als vielmehr eine
Störung der menschlichen Lebenssphäre, als welche

Gott Recht und Gerechtigkeit über diese Erde
gebreitet hat. Durch die Sünde wird gleichsam die
Atmosphäre und der Lebensraum des Menschen
vergiftet.. Heute ist eine neue Sensibilität für
die Sünde als Tat-Wirklichkeit erwacht.. Dass
die Sünde den menschlichen Lebensraum vergiftet,

bedarf heute keines langen Beweises mehr, da
wir die Folgen einer egoistisch auf das eigene
Wohl abzielenden Ausbeutung der Schöpfung
schon am eigenen Leib zu verspüren beginnen. Im
Bereich unserer Erfahrung bleibt die Sünde eine
Wirklichkeit, die offenkundig den menschlichen
Lebensraum noch immer vergiftet.»
Aus all dem sind für die Verkündigung und Deutung

von Sünde und Schuld die Folgen und
Anwendungen zu ziehen. Gerade der Rückgriff auf
die biblische Botschaft zeigt uns den Weg, Sünde
und Schuld so zu deuten und zu erklären, dass der
Mensch heute sich in solcher Deutung wiederfindet,

sich wiederfindet mit seinem sündigen Tun,
mit seinem Schuldbewusstsein. Je mehr wir so
durch solche Verkündigung in den Menschen und
in uns das echte Sünden- und Schulbewusstsein
wieder wecken, umso mehr kann dann der
Mensch auch die Freude und den Trost erfahren,
die ihm geschenkt werden durch die Zusage im
Namen Gottes: Deine Sünden, deine Schuld,
sind dir vergeben.

Beten in gesunden
und kranken Tagen
Zu zwei Büchern von Bruno Stephan Scherer

Alphons Hämmerle

Leben wir in einer gebetsfreudigen Zeit? Die seit
Jahrzehnten fortschreitende Verflachung ist der
Glaubens- und Gebetspraxis kaum förderlich.
Schon das 1943 erschienene Buch Romano Guardinis

« Vorschule des Betens» war ein Fingerzeig
dafür, dass da verlorengegangenes religiöses Terrain
zurückzugewinnen war. «Vorschule»? Das hiess
doch wohl, dass man das Beten wieder lernen
müsse. Hat das Konzil seither hierin eine Wendung

zum Besseren gebracht? Ich bezweifle es.
Trotzdem macht es den Anschein, dass nach dem
destruktiven Kritizismus der letzten Zeit Ansätze
zu einem positiven Glaubensverständnis vorhanden

sind und damit auch das Gebet wieder an
Bedeutung gewinnt. Aber Beten setzt Demut voraus.

Demut hat mit «dienen» (etymologisch Dienmut)

zu tun, und gerade dies liegt quer zu einer
vom Profitdenken beherrschten Gesellschaft. Ein
Mensch, der in Selbstüberschätzung, was mit
Hybris gleichzusetzen ist, der Hilfe von oben, der
Gnade, in seinem Leben nicht zu bedürfen meint,
wobei die Frage nach seiner letzten Bestimmung
bewusst ausgeklammert wird, hat die Türe zu
Gott zugeschlagen und wird höchstens nach
Ersatzformen des Gebetes suchen. Beten will, wie
Guardini sagt, gelernt und geübt sein, gerade
heute, wo tausend Dinge, das ganze Gewicht der
säkularisierten Welt dem Menschen den Weg zu
Gott versperren, zumindest erschweren. Damit
der Mensch im Vielerlei seiner täglichen Verrichtungen

nicht seelisch austrocknet und der Faden
zur Überwelt nicht endgültig reisst, braucht er das

Gebet, nicht als billige Sicherung, sondern um
besser in Verantwortung zu Gott und Welt leben
und handeln zu können. Indem er betet, tut er
nicht nur für sich etwas Gutes, sondern auch für


	Zeitgerechtes Verständnis von Sünde und Schuld. 1

