
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 64 (1987)

Heft: 1

Artikel: Woher kommt all das Unheil der Menschen? 1

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Woher kommt all das
Unheil der Menschen? 1

P. Anselm Butler

In zahlreichen Artikeln habe ich in den vorausgehenden

Nummern unserer Zeitschrift «Mariastein»

aufzuzeigen versucht, wie die Bibel Gottes
Verhalten zu uns Menschen verkündet. Etwas
knapp schematisch formuliert können wir Gottes
Verhalten zu uns Menschen so umschreiben: Gott
ist restlose Hingabe an uns und er ergreift immer
wieder die Initiative zur Gemeinschaft mit uns. -
Nun stellt sich fast spontan die Frage: Solches
Verhalten Gottes zu uns Menschen ist etwas
Grossartiges, aber wie wirkt sich dieses Verhalten
Gottes zu uns aus? Welche Wirkung zeigt Gottes
Hingabe an uns? Im Glaubensbekenntnis erhal¬

ten wir die Antwort. Im sogenannten «grossen»
Glaubensbekenntnis bekennt die betende
Glaubensgemeinde: «Für uns Menschen und zu unserem

Heile ist der Sohn Gottes vom Himmel
gekommen. und ist Mensch geworden.» Die
Wirkung, die Gottes restlose Hingabe an uns
Menschen zeigt, wird hier ausgedrückt mit dem Wort
«Heil». Was aber besagt denn eigentlich das Wort
«Heil»? Antwort können wir finden, wenn wir rein
sprachlich das Wort auf seine ursprüngliche
Wurzel-Bedeutung hin untersuchen. Von dieser
sprachlichen Wurzel her besagt das Wort «Heil»
soviel wie «Ganzsein», Mit-sich-identisch-Sein.
Dieses «Ganzsein» beinhaltet zweierlei: Erstens
Freisein von all dem, was Ganzsein zunichte
macht oder behindert. So gesehen besagt «Heil»
Erlösung von aller Entfremdung, von allem Negativen

und Bösen. Zweitens gehört zum Ganzsein
die Verwirklichung aller vorhandenen Möglichkeiten,

das «Ans-Ziel-Kommen» dessen, was im
Menschen angelegt ist. In dieser Hinsicht besagt
Heil Vollendung und Erfüllung aller Möglichkeiten,

aller Sehnsüchte, Wünsche, Zielvorstellun-
gen und Handlungsabsichten» (G. Greshake).
Das Neue Testament umschreibt dieses Heil mit
folgenden Worten: Erlösung, Versöhnung,
Rechtfertigung. Dies wird durch Jesus Christus vermittelt.

«Im Neuen Testament wird das durch Jesus
vermittelte Heil verstanden als «Erlösung»,
«Versöhnung», «Rechtfertigung» (A. Weiser).
Mit dieser Deutung des «Heils» der Menschen ist
indirekt mit ausgesagt, dass der Mensch ohne Jesus

Christus auch ohne «Heil» ist, dass er im «Unheil»

ist, also nicht ganz, sondern «zerbrochen»,
«zersplittert». So stellt sich hier sofort wieder eine
Frage: Wieso ist denn der Mensch «zerbrochen»,
«zersplittert» und worin besteht diese Zerbrochen-
heit und Zersplittemng, von der wir durch Jesus
Christus befreit werden?

1. Worin zeigt sich das «Unheil» desUlenschen?
Die Frage stellen: «Worin zeigt sich das Unheil
des Menschen?», bedeutet, eine überschwengliche
Fülle von Antworten zu erhalten. Wohl jeder
Mensch kann eine ganze Geschichte von Unheil



7

aufzählen, das er erfährt. Wir könnten heute
neben der persönlichen Erfahrung des Unheils auch
die weltweite Erfahrung dieses Unheils aufzählen:
Krieg oder wenigstens Kriegsgefahr, politischer
Terror, Unterdrückung, Ausbeutung, Elend
materieller und gesellschaftlicher Art usw. Bei der
persönlichen Not würde wohl vor allem genannt:
Einsamkeit, innere Leere, Sinnlosigkeit des
Lebens, zwischenmenschliche Konflikte,
Missverständnisse, Untreue, Verrat, usw. Vielleicht kann
die folgende Formulierung das Unheil in seiner

ganzen «Universalität» einfangen, das Unheil, wie
es zu allen Zeiten und an allen Orten mehr oder
weniger erfahren wird: «Das aktuelle menschliche
Elend besteht in: Tod, Kampf unter den
Menschen, Unterdrückung, Plage von Arbeit und
Geburt (mit all den Plagen und Sorgen mit den
heranwachsenden und <erwachsenen> Kindern),
Schweigen Gottes, der so still ist, als hätte er seine
Schöpfung verlassen» (Z. Alszeghy).
Wenn wir die Botschaft der Bibel fragen, worin
das Unheil des und der Menschen bestehe, dann
bekommen wir eine Antwort, indem uns die
Bibel das Heil des Menschen schildert. Zentrale
Aussage der Bibel über das Heil des Menschen ist:
Gemeinschaft mit Gott. «Heil schliesst wesentlich
und zentral das innere Sein Gottes und des
Menschen als Grundlage ihrer Lebensgemeinschaft
ein» (F. Bourassa).
Damit ist aber noch nicht alles gesagt. Zum vollen
Heil des Menschen gehört noch mehr. Wie dieses
volle Heil aussieht, schildert uns der Verfasser des

letzten Buches des Neuen Testamentes, der
sogenannten «Offenbarung»: «Ich sah die heilige
Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem
Himmel herabkommen; sie war bereit wie eine
Braut, die sich für ihren Mann geschmückt hat.
Da hörte ich eine laute Stimme vom Thron her
rufen: Seht, die Wohnung Gottes unter den
Menschen! Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden

sein Volk sein; und er, Gott, wird bei ihnen
sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen
abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, keine Trauer,

keine Klage, keine Mühsal. Denn was früher
war, ist vergangen» (Offb 21,1-4).

Wenn wir von diesen Schilderungen des Heils
ausgehen, um das Unheil zu erfassen, das auf den
Menschen lastet, dann können wir klar sagen, dass

Unheil wirklich Zersplitterung des und der
Menschen ist: Zersplitterung zwischen Mensch und
Gott, Zersplitterung zwischen den Menschen,
einzelnen Menschen, Volksgruppen, Nationen, Staaten

und Staatenblöcken, Zersplitterung schliesslich

zwischen Mensch und Natur: Pflanzen, Tieren,

unbelebter Umwelt (Ausbeutung der Natur,
Zerstörung der Pflanzen- und Tierwelt,
Verschmutzung von Luft und Wasser usw.).
Die ersten Kapitel der Heiligen Schrift geben
gleichsam in «typologischen» Geschichten und
Schilderungen einen tiefen, erschreckenden
Einblick in diese Zersplitterung, in das Unheil, das

auf den Menschen lastet. Bruderhass, verbunden
mit Neid und Eifersucht: Kain tötet seinen Bruder
Abel; Rachsucht: «Lamech sagte zu seinen Frauen:

Ada und Zilla, hört auf meine Stimme, ihr
Frauen Lamechs, lauscht meiner Rede! Ja, einen
Mann erschlage ich für eine Wunde und einen
Knaben für eine Strieme. Wird Kain siebenfach
gerächt, dann Lamech siebenundsiebzigmal»
(Gen 4, 23f); Sexualorgien: «Die «Gottessohn»
(Nachkommen Sets, die als fromm galten) sahen,
wie die Menschentöchter (weibliche Nachkommen

Kains) waren, und nahmen sich von ihnen
Frauen, wie es ihnen gefiel (So greifen die Laster
der Kainiten wie z.B. Lamechs auch auf die bisher
frommen Setiten über); Stolz, Hochmut und
Gottesverspottung, wie das beim sogenannten Bau
des Turmes von Babel zum Ausdruck kam.

2. Woher kommt dieses Unheil?
Schon immer stellten die Menschen die Frage,
und heute wird sie intensiver als früher gestellt:
Woher kommt all das Unheil? Woher kommt die
oft erschreckende Bosheit und Verdorbenheit der
Menschen? Woher diese ganze Brutalität, Verrohung,

ja satanischer Sadismus und Hass? Wohl in
jedem Kulturkreis und in jeder Religion spielt
diese Frage eine zentrale Rolle. Viele
Weltanschauungen und Religionen versuchen die Frage
zu beantworten, indem sie zwei Urprinzipien der



8

ganzen Wirklichkeit annehmen: ein gutes und ein
böses Urprinzip. Die Botschaft der Bibel lehnt
eine solche Antwort kategorisch ab. Das ist eine
der Hauptaussagen des sogenannten «ersten»
Schöpfungsberichtes: des Berichtes von der
Erschaffung der Welt durch Gott in sechs Tagen. Es

gibt nur ein «Urprinzip», GottJahwe, der die ganze

Welt gut erschaffen hat. Darum die öftere
Wiederholung und Schluss eines «Tagewerkes»:
«Gott sah, dass es gut war.» Bei der Erschaffung
des Menschen heisst es sogar, rückblickend auf die

ganze Schöpfung: «Gott sah alles an, was er
gemacht hatte: Es war sehrgut)) (Gen 1, 31).
Umso drängender stellte sich Israel und damit
auch uns die Frage: Wenn doch Gott alles sehr

gut gemacht hat, woher kommt dann das Böse?
Woher kommt all das Unheil, das auf den einzelnen

Menschen und auf dem Menschengeschlecht
im Verlauf seiner ganzen Geschichte lastet? Nicht
erst wir, schon das Volk Israel hat mit dieser Frage

gerungen. «Ohne eine Theologie des Bösen im
allgemeinen aufstellen zu wollen, bleibt das Volk
Gottes an einigen Stellen seiner leidvollen
Geschichte stehen und wendet sich mit der Frage
Gideons an den guten Schöpfer: <Ach, mein Herr,
ist der Herr wirklich mit uns? Warum hat uns
dann all das getroffen?> (Ri 6,13)» (Z. Alszeghy).
Wir kennen aus dem Religionsunterricht und der
Verkündigung die Antwort, welche die Bibel und
dann die kirchliche Lehre auf diese Frage gibt: die
Ursache alles Unheils, das Menschen je getroffen
hat und trifft, ist die menschliche Sünde. Wir
kennen diese Lehre der Kirche unter den
Stichworten: «Ursünde» und «Erbsünde». Die «Theologen»

des Volkes Israel haben die Antwort gegeben
mit der Erzählung vom Sündenfall des ersten
Menschenpaares im Paradies. Natürlich handelt es

sich bei dieser Erzählung nicht um einen historischen

Bericht. Es ist eine Art «erklärende» Erzählung,

die eine Ahnung geben soll, dass der
Mensch selber schuld ist an allem Unheil.
Heute bereitet diese Erzählung und ihre Erzählabsicht

allerdings manche Schwierigkeit. Die
paläontologische Wissenschaft hat gezeigt, dass der
Mensch nicht unmittelbar von Gott erschaffen

wurde, sondern dass er aufgrund der Evolution
durch besonderes Mitwirken Gottes vom Tier her
sich entwickelt hat. Etwas «grobschlächtig» gesagt:
Die Eltern der ersten Menschen waren Tiere.
Noch schwieriger wird das Verständnis der
Aussageabsicht der Erzählung vom Sündenfall duch die
paläontologischen Erkenntnisse, dass am Anfang
der Menschheit nicht ein einziges Menschenpaar
stand, sondern dass sich eine ganze «Bevölkerung»
aus Tieren zu Menschen entwickelt hat.
Noch problematischer wird dieser Erklärungsversuch,

wenn sich als sicher erweisen sollte, was heute

in der Paläontologie als Möglichkeit, ja sogar als
Wahrscheinlichkeit vermutet wird: der Übergang
vom Tier zum Menschen in Form einer ganzen
«Bevölkerung», nicht nur eines Menschenpaares,
soll nicht nur an einem «Ort» der Erde sich vollzogen

haben, sondern unabhängig voneinander an
mehreren verschiedenen Orten.

3. Der zeit- und kulturbedingte Hintergrund der
Varadieserzählung
Die Schwierigkeit lässt sich nur lösen, wenn wir
den zeit- und kulturbedingten Hintergrund der
Paradieserzählung mit in Betracht ziehen. Dieser
Hintergrund ist die Situation der Nomaden. Denken

wir daran, dass Abraham und die andern
«Stammväter» Israels als Nomaden von Weideplatz

zu Weideplatz zogen. Dies geschah im
sogenannten «syrisch-aegyptischen Halbmond»: Von
Mesopotamien zogen diese Nomaden am Rand
der Wüste, am Rand des «westlichen» Kulturbodens

nach Aegypten und wieder zurück. Für sie

war eine Oase der Ort von Lebensfülle und unge-
sorgtem Leben. Die Darstellung des Paradieses im
2. Schöpfungsbericht entspricht nun genau einer
solchen Oase inmitten der Wüste. - Ferner ist zu
beachten! Für das Überleben und das gute
gelingende Leben solcher Nomadenstämme war das

Verhalten des Nomadenführers, des
Nomadenhäuptlings, des «Scheichs», von ganz entscheidender

Bedeutung. Wohl und Wehe, Glück und
Unglück des ganzen Nomadenstammes hing ab vom
richtigen oder falschen Verhalten, den richtigen
oder falschen Entscheidungen des Scheichs. Wenn





10

er einen schwerwiegenden falschen Entscheid fällte,

konnte das für den ganzen Nomadenstamm
katastrophale Folgen haben: Hungersnot, Elend,
ja Untegang des ganzen Nomadenstammes.
Hier setzt nun die biblische Erzählung vom Paradies

und dem Sündenfall ein. Dabei entwickelte
das Volk Israel (beziehungsweise seine Vorläufer)
eine Lehre vom Menschen, die wir heute nicht
mehr nachvollziehen und anerkennen können. Es

ist die Lehre von der «Korporativen Persönlichkeit».

Diese Lehre besagt, etwas vereinfacht
formuliert: Alle Mitglieder eines Stammes sind im
Stammeshaupt zusammengefasst: sie stammen
von diesem Haupt ab, sind also schon vor ihrer
Geburt im Stammesvater vorhanden gewesen. So

repräsentiert das Haupt des Stammes den ganzen
Stamm und alle Angehörigen des Stammes. Alle
Stammesangehörigen haben teil am Verhalten des

Hauptes. Gutes und schlechtes Verhalten des

Stammeshauptes wirkten sich an allen Angehörigen
des Stammes aus.

Diese Bedeutung und Rolle des Hauptes des
Stammes als «korporative Persönlichkeit» wurde
nun nicht nur für die Situation innerhalb des
Stammes oder gegenüber andern Stämmen als
entscheidend betrachtet, sondern auch in der
Beziehung zu Gott. Gutes oder schlechtes Verhalten
des Hauptes des Stammes, eben der korporativen
Persönlichkeit, gegenüber Gott hatte Auswirkungen

für den ganzen Stamm. A. Weiser formuliert
die Bedeutung dieser Sicht so: «Für die biblischen
Aussagen ist vom zeitgeschichtlichen Hintergrund
her ein wichtiges Moment zu beachten, nämlich
das der korporativen Persönlichkeit). Es besagt,
dass die Glieder einer Gemeinschaft -z.B. Familie,

Sippe, Stamm, Volk - Anteil haben an den
Beziehungen ihres Repräsentanten -z.B. des

Familienhauptes, Stammvaters, charismatischen
Führers - zu Gott. Ferner ist auch das zeitbedingte

<Stellvertretungsprinzip> zu beachten: die
Möglichkeit, dass einer für den andern eintreten kann.
Beide Momente waren in Israel sehr ausgeprägt.
Das Verhältnis des einzelnen zur Gemeinschaft
bestand in einer engen Solidarität von Segen und
Fluch, Heil und Unheil. Die Tat des einzelnen

und die aus ihr erwachsende Tatfolge gereichte
der Gesamtgemeinschaft zum Heil oder Unheil
vor Gott, insbesondere die Tat ihres Repräsentanten

(des Hauptes, eben der korporativen
Persönlichkeit)).»

Nun standen Israel und seine Theologen vor der
Tatsache, dass alle Menschen und alle Stämme
und Völker, die sie kannten, von Unheil geplagt
wurden: Tod, Kampf unter Menschen, Plage der
Arbeit usw. wie wir dieses Unheil am Anfang des

Artikels umschrieben haben. Und es stellte sich
die Frage: Woher kommt es, dass alle Menschen
von solchem Unheil getroffen sind. Als Antwort
nahmen Israel und seine Theologen nun das

Denkmodell der «korporativen» Persönlichkeit zu
Hilfe. Sie stellen sich die ganze Menschheit vor als

von einem «Stammvater», einem «Stammeshaupt»
abstammend. Und dieser Stammvater als korporative

Persönlichkeit besass nun eine entscheidende
Rolle für das Heil oder Unheil des Menschenstammes,

eben wie sie es als Nomaden an ihrem
Stammeshäuptling immer wieder erfahren hatten. Und
so entstand die Erzählung vom Paradies und dem
Sündenfall. Weil der Stammvater sich grundsätzlich

gegen Gott gestellt hatte, die Gemeinschaft
mit Gott zerbrochen hatte, darum war die ganze
Menscheit mit Gott «zerbrochen», hatte keine
Gemeinschaft mit Gott mehr. Und weil für Israel das

Verhältnis zu Gott entscheidend war für das ganze

menschliche Wohlergehen, so sah Israel alles
Unheil darin begründet, dass der Stammvater die
Gemeinschaft mit Gott durch seine persönliche
Auflehnung zerbrochen hatte. (Nebenbei
bemerkt: Entscheidend war die Auflehnung des

Stammvaters, «Adam», nicht der Stammmutter
«Eva». Hätte nur «Eva» gesündigt, hätte das keine
Auswirkungen auf das Heil bzw. Unheil des

Menschenstammes gehabt, nach dem damaligen
Verständnis des Stammvaters als «korporative
Persönlichkeit». Eine Frau konnte nach israelitischem
Verständnis nie eine «korporative Persönlichkeit»
sein).
Was ergibt sich aus all dem für das richtige
Verständnis der Erzählung vom Paradies und dem
Sündenfall? Zur Beantwortung dieser Frage müs-



11

Zeitgerechtes Verständnis
von Sünde und Schuld 1

P. Anselm Bütler

sen wir, wie ich am Anfang schon gesagt habe,
unterscheiden zwischen Aussageinhalt und
-absieht einerseits, und der Darstellungsmittel und
Aussageweise andererseits. Von der Aussageweise
her können wir sagen: Hier liegt ein «Mythos» vor,
das heisst eine «ungeschichtliche» Erklämng fur
eine allgemein menschliche Situation, für letzte
Erfahrungen des Menschen, eben dass über allen
Menschen und Völkern tatsächlich Unheil
herrscht: aus den Erfahrungen der jetzigen
allgemeinmenschlichen Situation wird durch diesen
Mythos von Paradies und Sündenfall zurückgeschlossen

auf ein Ereignis ganz am «Anfang» der
Menschheit, das Ursache für diese jetzige
allgemeinmenschliche Unheilsituation ist. «Die biblische

Erzählung vom Paradies und von der Sünde
des ersten (oder der ersten) Menschen braucht gar
nicht als eine historische Reportage verstanden zu
werden» (K. Rahner). Aussageabsicht und -inhalt
dieses Mythos ist ganz einfach und klar: Das
Unheil, das jetzt über allen Menschen und Völkern
lastet kommt nicht von Gott, sondern die
Menschen haben dieses Unheil selber verursacht durch
die Sünde, die grundsätzliche Auflehnung gegen
Gott, das grundsätzliche Nein zu Gottes Angebot,

sich den Menschen gnadenhaft mitzuteilen,
mit ihnen einen «Gnadenbund» zu schliessen.
Es bleiben aber ungelöste Fragen. Vor allem ist es

die Frage, wie ein solches Nein eine Auswirkung
haben konnte für alle Menschen überall auf der
Erde und für alle Zeiten. Darüber soll in der nächsten

Nummer eine Antwort gegeben werden.

Es ist eine Tatsache, dass die Häufigkeit der
Einzelbeichte sehr stark zurückgegangen ist. Das
erfüllt alle Verantwortlichen in der Kirche, Seelsorger

und engagierte Laien mit echter Sorge. Von
dieser echten Sorge getrieben, sucht man nach
den Ursachen dieses Rückganges. Allerdings darf
dieser Rückgang nicht extrem dramatisiert
werden. In früheren Artikeln zum Thema Beicht
habe ich daraufhingewiesen, dass zwischen 1910
und I960 eine Beichthäufigkeit praktiziert wurde,
wie sie in der ganzen Geschichte des Beichtsakramentes

noch nie vorgelegen hat. Trotzdem ist es

berechtigt, nach den Ursachen dieses Rückganges
der Beichtpraxis zu forschen.
Unter andern wird oft als Ursache für diesen Rückgang

angeführt: der heutige Mensch hat kein Sünden-

und Schuldbewusstsein mehr. Gewiss
stimmt es, «dass Vorbehalte, Unsicherheiten und


	Woher kommt all das Unheil der Menschen? 1

