Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 63 (1986)

Heft: 9

Artikel: Das Wunder der Vergebung

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wunder der
Vergebung

P. Anselm Biitler

In der letzten Nummer habe ich aufgezeigt, dass
die Kirche wesentlich eine Vergebungsgemein-
schaft ist. Das heisst: Die Kirche hat den entschei-
denden Auftrag, das wieder zu einen, was ge-
trennt und gespalten ist. Vergebung ist Versoh-
nung zwischen jenen, die in Feindschaft geraten
sind. «Was auseinander- und gegeneinander gera-
ten ist, wird wieder verbunden, eins gemacht und

257

in neuer Ubereinkunft erlebt. Das Trennende
wird aufgehoben, die eigene Haltung gegeniiber
dem <Feind> geindert, es wird vergeben und ver-
gessen, was man sich gegenseitig angetan hat, we-
nigstens die Bereitschaft entsteht, einander guten
Willen einzuriumen und die eigenen agressiven
Antriebe zur Ruhe zu bringen. In das Erlebnis der
Vergebung und damit der gegenseitigen Versoh-
nung geht die Erfahrung ein, wie gefihrlich, be-
drohend, bedriickend und vernichtend die Feind-
schaft war im Streit und in der Auseinanderset-

zung» (G. Bachl). Gerade diese einzelnen Aspek-

te, die zur Vergebung gehéren, zeigen, dass Ver-
gebung gar nicht so leicht zu schenken ist. Es stel-
len sich verschiedenste Schwierigkeiten ein, wenn
einer dem Schuldigen verzeihen will. Vielleicht
lag die Erfahrung dieser Schwierigkeiten der Fra-
ge des Petrus an Jesus zugrunde: Wie oft muss ich
meinem Bruder vergeben, wenn er sich gegen
mich verfehlt hat? Etwa siebenmal? Dabei meinte
Petrus, er sei mit diesem Vorschlag sehr grosszii-
gig. Umso schockierender muss die Antwort Jesu
gewirkt haben: nicht siebenmal sondern siebe-
nundsiebzig mal. Versuchen wir, diese Schwierig-
keiten, die sich bei der Vergebung einstellen, et-
was zu iiberdenken.

1. Schwierigkeiten der Vergebung

Eine erste Schwierigkeit der Vergebung besteht

darin, das Unrecht, das einem angetan wurde,
nicht vergessen zu konnen. Wie oft klagen sich
Gliubige in der Beicht an: ich habe zwar dem, der
mir Schlechtes zufiigte, mich beleidigte und da-
mit vielleicht in mir tiefe Wunden riss, vergeben,
aber vergessen kann ich es nicht. Hier hilft viel-
leicht die Klirung: Vergebung bedeutet nicht
Vergessen. Allerdings bedeutet Vergebung auch
nicht: zwar habe ich vergeben, aber ich werde das
Unrecht nicht vergessen, sondern in Zukunft auf
der Hut sein, dass mir solches nicht mehr passiert.
Vergebung bedeutet, trotz des Wissens um das
Unrecht, das mir zugefiigt wurde, einen neuen,
andern Weg wagen. Welches ist dieser andere
Weg? Es ist der Verzicht auf den «richterlichen»
Weg, der den Ausgleich der Gerechtigkeit for-



238

dert, es ist der Weg, der zu einem neuen Verhilt-
nis fithrt. «Jesus ist nicht naiv. Er fordert nicht
Passivitit. Er verlangt nicht Verzicht auf den
Kampf gegen das Bose. Er zeigt aber, dass ein
Ausgleich im Bosen, auch wenn er im Namen der
Gerechtigkeit geschieht, die menschliche Gesell-
schaft nicht verindert. Es ist eine Haltung notig,
die sich nicht nach dem bemisst, was bereits ge-
schehen ist; es braucht eine Tat, die Neues
schafft, eine schopferische Tat. .. Vergebung ist
das Wagnis einer andern Zukunft, anders als die,
zu der das Vergangene oder in Erinnerung Geru-
fene zwingt. Vergebung ist Einladung, sich Neues
auszudenken. Dieses Neue ist das Abenteuer ei-
ner Begegnung mit dem andern, der an mir schul-
dig geworden ist» (Chr. Duqoc).

Hier stellt sich sofort eine zweite Schwierigkeit der
Vergebung ein. Wenn ich dem andern einfach be-
dingungslos vergebe, grenzenlos, immer wieder,
offnet das nicht das Tor fiir den andern, die Bos-
heit und Beleidigung, die er mir zugefiigt hat,
immer zu wiederholen? Das gilt nicht nur im pri-
vaten zwischenmenschlichen Bereich. Diese Ge-
fahr ist noch viel aktueller im gesellschaftlich-poli-
tischen Bereich. Denken wir etwa an die politische
Situation in Lateinamerika, wo einige wenige
Machthaber ganze Vélker unterdriicken und aus-
beuten. «Erlaubt die Vergebung den Unterdriik-
kern nicht, in ihrem gemeinen Geschift fortzu-
fahren? Die klassischen theologischen Theorien
antworten auf diese Schwierigkeit, dass die Verge-
bung, obwohl ungeschuldet, doch kein willkairli-
cher Akt ist: sie erfordert eine Anderung in dem
Benehmen des Beleidigers oder Siinders; sie fithrt
in eine andere Beziechung zum Vergebenden.
Und diese andere Bezichung hat einen Namen:
Bekehrung» (Chr. Duqoc). Ob der andere tatsich-
lich sich bekehrt, weiss ich nicht. Wenn ich ihm
bedingungslos vergebe, kénnte ich dadurch zum
Sklaven dessen werden, der sich kein Gewissen
daraus macht, thn zu unterdriicken. Ist da solche
bedingungslose Vergebung nicht ein zu grosses
Wagnis?

Noch von anderer Seite her zeigen sich Schwierig-
keiten fiir die Vergebung. Vergebung ist Zeichen

einer personlichen Reife, ein Fortschritt gegen-
uber dem primitiven Verlangen nach Rache. So
setzt Vergebung eine gewisse Charakterstirke vor-
aus. Vergebung ist nur einem reifen Menschen
moglich. Der Vergebende braucht einen festen
Willen, durch den er vorzieht, nicht zu vergelten,
sondern in Liebe dem entgegen zu treten, der ihm
Unrecht tat. Das kann viel Zeit und Arbeit in An-
spruch nehmen.

Hindernis fiir Vergebungsbereitschaft kann sein
eine tief verwurzelte Selbstsucht, die vor der
Grossmut und Grossziigigkeit der Vergebung
flichtet. Auch die angst, man kénnte fiir schwach
gehalten werden, kann der Vergebung im Wege
stehen.

Eine andere Schwierigkeit beim Vergebungspro-
zess liegt auf der Seite dessen, dem vergeben wird.
Wer Vergebung zu empfangen wiinscht und wem
vergeben wird, zeigt sich sozial abhingig von
dem, der vergibt. Der Vergebende wird, oft unbe-
wusst, tiber den gestellt, dem vergeben wird. Der
Vergebende erscheint als der Grossziigige, der
moralisch Bessere als jener, welcher Vergebung
empfingt. So entsteht die Gefahr, dass durch Ver-
gebung eine neue Form von Unfreiheit entsteht.

2. Wie vergibt Gout?

All diese Schwierigkeiten des Vergebungsprozes-
ses zeigen, dass wir wohl letztlich nur im Blick auf
Gott, der vergibt, und in seiner Kraft Menschen
der Vergebung werden konnen. Wie aber sieht
Gottes Vergebung aus?

Das erkennen wir am Handeln Jesu und am Han-
deln Gottes an und durch Jesus. Am Kreuz sprach
Jesus das erschiitternde Wort: «Vater, vergib ih-
nen, sie wissen nicht, was sie tun!» «Jesus verzeiht
nicht von aussen her, anstelle eines andern. Er
spricht nicht im Namen eines Opfers, um zu er-
kliren, er werde keinen Racheprozess gegen den
Henker oder Ankliger anstrengen. Er selber ist
das Opfer. Und kraft dieser <Lage> macht er durch
sein Verzeihen das Angebot, den Auszug in eine
andere Logik hinaus aufzutun. Gott iibernimmt
durch die Auferweckung die Vergebung seines
Gesandten, den er als den Sohn bezeugt. Das



Pfingstereignis offenbart die Weltweite dieser
Vergebung: der Heilige Geist, die Energie der
neuen Schépfung und also neuer zwischen-
menschlicher Beziehungen, wird allen angeboten»
(Chr. Duqoc).

Dieses Angebot, das durch das Oster- und Pfingst-
handeln Gottes geschieht, hat aber entscheidende
Merkmale, welche die angefithrten Schwierigkei-
ten ins rechte Licht stellen. Vergebung durch Gott
heisst nicht, das Unrecht vergessen. «Als Zeugen
der Aufnahme von Jesu Tat durch Gott («Vater
verzeih ihnen . . .») machen Ostern und Pfingsten
das Gedenken an den Gekreuzigten nicht wesen-
los. Im Gegenteil. Dieser Jesu, der den Geist gibt,
ist derselbe, der ungerecht gekreuzigt wurde. Er
wird unablissig als Opfer der Unterdriickung ver-
kiindet. Und die Leidensberichte haben diesen
Gedanken allgemein gemacht» (Chr. Duqoc).
Das Verbrechen wird also nicht vergessen. Im Ge-
genteil, es wird in der ganzen Welt bekannt ge-
macht und in jeder Eucharistiefeier wird neu dar-
an erinnert. Aber diese Erinnerung an das Verbre-
chen, dieses Nicht-Vergessen hat nicht den Sinn,
nun eine Vergeltungsaktion in Gang zu setzen
(obwohl das im Verlauf der Kirchengeschichte mit
den Judenverfolgungen trotzdem geschehen ist),
sondern um der ganzen Welt laut zu verkiinden:
Nicht die Tat der Verbrecher hat das letzte Wort,
sondern die neue Schopfung, die aus der Verge-
bung entspringt. Die Vergebung ist gerade des-
halb méglich, weil das Verbrechen nicht vergessen
ist. Das ist ein Hinwesis fiir uns, wie wir mit Belei-
digungen umgehen kénnen und sollen, die wir
nicht vergessen kénnen (und auch nicht sollen):
Jede Erinnerung an das Unrecht, das uns zugefiigt
wurde, ist fiir uns immer wieder neu Anlass, dem,
der uns Unrecht tat, zu vergeben.

Von Jesus und seinem Vergeben her wird auch
einsichtig, dass Vergebung nicht die Bosheit for-
dern muss. «Jesus verzeiht nicht, indem er be-
hauptet, der Unterdriicker oder das Verbrechen
seien ohne jede Bedeutung. Er bezieht den Mord
in der Sprache seiner Zeit und auch, um die Tra-
gik des Geschehens deutlich zu machen, auf die
tiefste Macht des Bésen, auf Satan. Die Verge-

239

bung macht das Verbrechen nicht ungeschehen,
nicht schuldlos durch Banalisierung; sie bezeugt
durch eben das Opfer des Verbrechens, dass der
Schmiher oder Unterdriicker nur Zukunft hat,
wenn er seine Schuld zugibt, so das Opfer wieder
in sein Recht stellt und auf diese Weise seine eige-
ne Haltung indert. Die Vergebung fordert Ver-
wandlung» (Chr. Duqoc).

Wie vergibt Gott? So haben wir gefragt. Nun
kénnen wir zusammenfassend antworten: Wenn
Gott vergibt, ist das nicht ein Vergessen und auch
nicht ein schwichliches Nachgeben gegeniiber
denjenigen, die schuldig geworden sind. Aber
Gott vergibt, ohne dass er eine Gegenleistung for-
dert. Er selber tritt in die Welt der menschlichen
Beziehungen ein, wandelt sie und offnet so eine
neue Zukunft, eine neue Zeit. «Gottes Verge-
bung, geoffenbart durch den, der das Opfer eines
Verbrechens war, bedeutet, dass Gott solidarisch
ist mit den Opfern der Geschichte, und dies nicht
in erster Linie durch Umsturz der Verhiltnisse,
sondern fiir eine, durch Schaffung neuer Bezie-
hungen erneuerte Welt. Die Vergebung Gottes ist
die Ankiindigung des Gottesreiches. Denn es
kommt durch Bekehrung und nicht durch Macht-
wechsel. Der Gott Jesu dringt sich nicht auf; er ist
jener Gott, der in oft geschmihter Geduld ein
ganz anderes Antlitz offenbart als das eines Got-
tes nach dem Bild unserer auf Kraft beruhenden
Beziehungen und unserer Anbetung der Macht»
(Chr. Duqoc).

3. Das Wunder, vergeben zu kinnen

Gottvergibt, ohne zu vergessen und ohne schwich-
lich denjenigen nachzugeben, die schuldig gewor-
den sind. Und nun richtet er an uns den Aufruf,
dass auch wir so den an uns schuldig Gewordenen
vergeben, wie er uns vergibt. Ist das moglich, ist
das nicht eine Uberforderung? Wenn wir auch
noch die psychologischen und soziologischen
Schwierigkeiten in Betracht ziehen, dann scheint
es unmoglich, dass wir vergeben kénnen, wie Gott
vergibt. «Die Narben, die dem Herzen, der Erin-
nerung und der Seele der verletzten Menschen zu-
gefiigt werden, stellen eine Art geistigen Krebses



240

dar, der das Leben der Opfer schlechterdings auf-
frisst, indem er sie zu sein veranlasst, was sie gar
nicht sein wollen: missmutig, zinkisch, rechtha-
berisch, zuriickgezogen; und er veranlasst sie zu
einem Tun, das sie sich andernfalls nicht einmal
hitten ausdenken mégen: ein von Betrug, Aggre-
sivitit, Eifersucht und Groll bestimmtes Tun. ..
Uns selbst iiberlassen, wiirden wir uns mit Sicher-
heit selbst zerstoren, indem wir Vergehen mit
Vergehen vergelten.

Denn selbst wenn wir den Ubeltiter bestraft
haben, sind wir immer noch mit dem Fluch der
Erinnerung an das Vergehen behaftet, was Gefiih-
le des Argers und der Abscheu mit sich bringt . . .
Vergeltung erscheint als Erfordernis der Natur,
das Ausbleiben der Vergeltung dagegen als
Schwiche, Feigheit und sogar Versagen» (V. Eli-
zondo).

Angesichts dieser inneren Vergeltungshaltung
konnen wir mit Paulus ausrufen: «Ich ungliickli-
cher Mensch! Wer wird mich aus diesem dem Tod
verfallenen Leib erretten?» (Rom 7, 24). Paulus
gibt uns aber auch die Antwort auf diese Frage,
die ein Notschrei ist: «Dank sei Gott durch Jesus
Christus, unseren Herrn» (R6m 7, 25). Jesus Chri-
stus hat durch seine restlose konsequente Haltung
der Vergebung den Teufelskreis der Vergeltung
durchbrochen und den Weg der Vergebung eroff-
net. «Indem er es ablehnte, die Heimzahlung der
gegen ihn veriibten Verbrechen zu fordern, bricht
Jesus ein fiir allemal den Fluch der Menschheit,
der da lautet: Verletzung gegen Verletzung, Ver-
brechen gegen Verbrechen, Beleidigung gegen
Beleidigung . . . Indem er den Kreuzestod freiwil-
lig und ohne ein Wort des Protestes auf sich
nimmt (am Kreuz seinen <Feinden> vergibt),
bricht er die Macht des Fluches, leitet er den ein-
zig wahren Weg zum Leben ein. Gott erweckte
ihn von den Toten und bestitigt seinen Weg als
den Weg — als den einen und einzigen Weg -, da
die Menschheit vom Tod zum Leben befreit wur-
de. Gnade und Vergebung sind der einzige Weg,
der zur jihen Beendigung der krebsartigen Aus-
breitung von Siinde und Gewalt fithre» (V. Eli-
zondo).

Zu diesem Weg der Vergebung werden wir befi-
higt durch den Glauben an Jesus. In der Kraft des
Glaubens werden wir fihig, uns vom «natiirli-
chen» Weg der Vergeltung abzuwenden und uns
zum Weg Jesu zu bekehren, der uns zu einer Ver-
gebung befihigt, wie sie nur Gott méglich ist — zu
einer grenzenlosen Vergebung. Denn das besagt
letztlich an Jesus glauben: ihm zu trauen und ein
vollkommenes Vertrauen in seinen Weg zu ha-
ben. Je besser ich jemanden kenne, desto mehr
vertrauen, glauben wir thm. Wenn ich die Fihig-
keiten eines Arztes gut kenne, dann glaube ich an
seine Kompetenz mir zu helfen und fithre das
aus, was er mir zur Wiederherstellung meiner Ge-
sundheit auftrigt. Es ist also entscheidend, dass
ich Jesus immer besser kennen lerne, dann werde
ich ihm auch immer mehr glauben und vertrauen.
Der Glaube an Jesus ist der Beginn unserer «Wie-
derherstellung». Er bewahrt uns vor den tédlichen
Fallen, die unsere gewohnlichen Handlungswei-
sen mit sich bringen. Wer an Jesus glaubt, macht
sich dessen Handlungsweisen zu eigen, tritt in sei-
ne Fussstapfen, selbst dann, wenn seine Neigun-
gen ihn in die entgegengesetzte Richtung zerren.
Je grosser unser Glaube an Jesus ist, umso mehr
wird sein Leben zu unserem eigenen. Das aber
heisst: Der Geist, der Jesus etfiillte und antrieb,
restlos Vergebung zu leben, treibt auch uns an
und macht uns fihig, immer mehr vergebende
Menschen zu werden: Wir werden immer weniger
getrieben von unseren verkehrten Regungen der
Vergeltung, wie es Paulus'bekennt: «Ihr seid nicht
vom Fleisch (den verkehrten menschlichen Re-
gungen), sondern vom Geist bestimmt, da ja der
Geist Gottes in euch wohnt» (R6m 8, 9).

Dieser Geist «Uberwiltigt» unsere siindhaften
Neigungen zu Rache und Vergeltung. Er bewirkt
unsere vollkommene Wiedergeburt zu einem
neuen Leben - und nicht nur zu einer Anderung
unseres Selbst. Es ist dieses neue Leben, das Leben
Gottes in uns, das uns die Moglichkeit eréffnet,
tber unsere natiirlichen Neigungen hinauszuge-
hen. «Der Glaube an Jesus setzt uns instand zu le-
ben, wie er gelebt hat. Wenn wir verletzt wurden,
ermoglicht uns der Glaube an Jesus und seine Le-



bensweise, unsere Missbilligung eines Vergehens
hintanzustellen. weil wir nicht wiinschen, dass das
Vergehen zum bestimmenden Ereignis unserer
Beziehungen wird. Dies bedeutet nicht, dass wir
das Bose. das geschehen ist, gutheissen oder nicht
wahrhaben wollen, es bedeutet nur, dass wir es
ablehnen, die verletzende Tat zum bestimmen-
den Ereignis unserer Beziechungen werden zu las-
sen ... Diese Fihigkeit zu vergeben, ist nicht
Folge von Gerechtigkeit, sondern der Ausfluss
der gottlichen Grossziigigkeit, die nun in uns
Menschen ist» (V. Elizondo).

Das heisst nicht, dass es uns nun leicht tillt zu ver-
geben. Die Forderungen unseres «natiirlichen»
Selbst machen sich weiterhin bemerkbar. Aber wir
sind diesen «Forderungen» nicht mehr wehrlos
ausgeliefert. Der Geist Jesu wirkt in uns das Wun-
der, diesen natiirlichen Regungen zu Vergeltung
und Rache nicht nachzugeben, sondern Jesus auf
seinem Wege der Vergebung und des Verzeihens
nachzufolgen. Wir erleben das Wunder der Ver-
gebung. Dieses Wunder ist eine echte Heilung
unserer selbst. «Indem wir uns zum Weg des
Herrn bekehren, kénnen wir in Wahrheit verge-
ben und dennoch die Erinnerung an die Verlet-
zungen der Vergangenheit wachhalten. Sich zum
Weg des Herrn zu bekehren heisst, dass die Ver-
letzungen der Vergangenheit heilen, ohne in Ver-
gessenheit zu geraten, dass Friedfertugkeit an die
Stelle von Angsten tritt, dass die Schmerzen der
Vergangenheit sich in Freude verwandeln wer-
den» (V. Elizondo).

241

Chronik Juli/ August 1986

P. Notker Strissle

Mit dem Beginn unserer Schulferien lief eine Pro-
jektwoche, die von der Realschule Breisach (D)
abgeboten wurde. Interessierte Schiilerinnen und
Schiiler befassten sich mit dem «Leben im Klo-
ster». Sie wohnten auf der nahen Jugendburg
«Rotberg» und nahmen an Chorgebet und Eucha-
ristiefeter teil, kamen zum Gesprich mit Mon-
chen. Durch tigliche Ubungen der Stille und Me-
ditation und durch Beten und Singen versuchten
sie, etwas vom Geist klosterlichen Lebens zu er-
fahren.

Zum silbernen Professjubilium wihlten Schwe-
stern von Baldegg eine Pilgerfahrt ins Felsenhei-
ligtum. Aus ihrer Gestaltung des Gottesdienstes
sprach viel engagiertes Mitgehen im Dienst des
Mitmenschen.

Alte Leute aus dem Jura («Vie montante du Jura»)
werden jihrlich zu einer Wallfahrt eingeladen.
Das diesjihrige Ziel «Mariastein» hatte alle Erwar-
tungen und auch die bisherigen Teilnehmerzah-
len Gibertroffen, denn es hatten sich 600 angemel-
det. Bischof Candolfi und mehrere Konzelebran-
ten feierten mit thnen den Gottesdienst, der viel
Freude und Dankbarkeit ausstrahlte. Die jurassi-
schen Organisatoren hatten uberdies fiir einen
einwandfreien Ablauf dieses Tages gesorgt und
verdienen grosses Lob.

Schwestern vom «Paradies» Ingenbohl und alte
Leute aus Egolzwil-Wauwil LU, Delley FR und
Albé (F) schitzten die Stille zur Besinnlichkeit.
Der erste Montag im August stand traditionsge-
miiss im Zeichen der grossen Didzesanwallfahrt
aus Epinal (F).

Die beiden Krankentage im August erfuhren
ganz unterschiedlichen Zustrom. Nicht nur das
garstige Wetter diirfte am Tag fiir die Schweizer
und Badenser der Grund fiir das Fernbleiben so
vieler gewesen sein. Der diirftige Besuch an die-
sem Tag war nicht vergleichbar mit dem Elsisser
Krankentag, wo scharenweise Pilger die Gottes-
dienste kriftig und herzhaft mitsangen. Bevor sie



	Das Wunder der Vergebung

