
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 63 (1986)

Heft: 9

Artikel: Das Wunder der Vergebung

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


237

Das Wunder der
Vergebung
P. Anselm Bütler

in neuer Übereinkunft erlebt. Das Trennende
wird aufgehoben, die eigene Haltung gegenüber
dem <Feind> geändert, es wird vergeben und
vergessen, was man sich gegenseitig angetan hat,
wenigstens die Bereitschaft entsteht, einander guten
Willen einzuräumen und die eigenen agressiven
Antriebe zur Ruhe zu bringen. In das Erlebnis der
Vergebung und damit der gegenseitigen Versöhnung

geht die Erfahrung ein, wie gefährlich,
bedrohend, bedrückend und vernichtend die Feindschaft

war im Streit und in der Auseinandersetzung»

(G. Bachl). Gerade diese einzelnen Aspekte,
die zur Vergebung gehören, zeigen, dass

Vergebung gar nicht so leicht zu schenken ist. Es stellen

sich verschiedenste Schwierigkeiten ein, wenn
einer dem Schuldigen verzeihen will. Vielleicht
lag die Erfahrung dieser Schwierigkeiten der Frage

des Petrus an Jesus zugrunde: Wie oft muss ich
meinem Bruder vergeben, wenn er sich gegen
mich verfehlt hat? Etwa siebenmal? Dabei meinte
Petms, er sei mit diesem Vorschlag sehr grosszügig.

Umso schockierender muss die Antwort Jesu
gewirkt haben: nicht siebenmal sondern
siebenundsiebzig mal. Versuchen wir, diese Schwierigkeiten,

die sich bei der Vergebung einstellen,
etwas zu überdenken.

In der letzten Nummer habe ich aufgezeigt, dass

die Kirche wesentlich eine Vergebungsgemeinschaft

ist. Das heisst: Die Kirche hat den entscheidenden

Auftrag, das wieder zu einen, was
getrennt und gespalten ist. Vergebung ist Versöhnung

zwischen jenen, die in Feindschaft geraten
sind. «Was auseinander- und gegeneinander geraten

ist, wird wieder verbunden, eins gemacht und

1. Schwierigkeiten der Vergebung
Eine erste Schwierigkeit der Vergebung besteht
darin, das Unrecht, das einem angetan wurde,
nicht vergessen zu können. Wie oft klagen sich
Gläubige in der Beicht an: ich habe zwar dem, der
mir Schlechtes zufügte, mich beleidigte und
damit vielleicht in mir tiefe Wunden riss, vergeben,
aber vergessen kann ich es nicht. Hier hilft
vielleicht die Klärung: Vergebung bedeutet nicht
Vergessen. Allerdings bedeutet Vergebung auch
nicht: zwar habe ich vergeben, aber ich werde das
Unrecht nicht vergessen, sondern in Zukunft auf
der Hut sein, dass mir solches nicht mehr passiert.
Vergebung bedeutet, trotz des Wissens um das

Unrecht, das mir zugefügt wurde, einen neuen,
andern Weg wagen. Welches ist dieser andere
Weg? Es ist der Verzicht auf den «richterlichen»
Weg, der den Ausgleich der Gerechtigkeit for-



238

dert, es ist der Weg, der zu einem neuen Verhältnis

führt. «Jesus ist nicht naiv. Er fordert nicht
Passivität. Er verlangt nicht Verzicht auf den
Kampf gegen das Böse. Er zeigt aber, dass ein
Ausgleich im Bösen, auch wenn er im Namen der
Gerechtigkeit geschieht, die menschliche Gesellschaft

nicht verändert. Es ist eine Haltung nötig,
die sich nicht nach dem bemisst, was bereits
geschehen ist; es braucht eine Tat, die Neues
schafft, eine schöpferische Tat. Vergebung ist
das Wagnis einer andern Zukunft, anders als die,
zu der das Vergangene oder in Erinnerung Gerufene

zwingt. Vergebung ist Einladung, sich Neues
auszudenken. Dieses Neue ist das Abenteuer
einer Begegnung mit dem andern, der an mir schuldig

geworden ist» (Chr. Duqoc).
Hier stellt sich sofort eine zweite Schwierigkeit der
Vergebung ein. Wenn ich dem andern einfach
bedingungslos vergebe, grenzenlos, immer wieder,
öffnet das nicht das Tor für den. andern, die Bosheit

und Beleidigung, die er mir zugefügt hat,
immer zu wiederholen? Das gilt nicht nur im
privaten zwischenmenschlichen Bereich. Diese
Gefahr ist noch viel aktueller im gesellschaftlich-politischen

Bereich. Denken wir etwa an die politische
Situation in Lateinamerika, wo einige wenige
Machthaber ganze Völker unterdrücken und
ausbeuten. «Erlaubt die Vergebung den Unterdrük-
kern nicht, in ihrem gemeinen Geschäft
fortzufahren? Die klassischen theologischen Theorien
antworten auf diese Schwierigkeit, dass die Vergebung,

obwohl ungeschuldet, doch kein willkürlicher

Akt ist: sie erfordert eine Änderung in dem
Benehmen des Beleidigers oder Sünders; sie führt
in eine andere Beziehung zum Vergebenden.
Und diese andere Beziehung hat einen Namen:
Bekehrung» (Chr. Duqoc). Ob der andere tatsächlich

sich bekehrt, weiss ich nicht. Wenn ich ihm
bedingungslos vergebe, könnte ich dadurch zum
Sklaven dessen werden, der sich kein Gewissen
daraus macht, ihn zu unterdrücken. Ist da solche
bedingungslose Vergebung nicht ein zu grosses
Wagnis?
Noch von anderer Seite her zeigen sich Schwierigkeiten

für die Vergebung. Vergebung ist Zeichen

einer persönlichen Reife, ein Fortschritt gegenüber

dem primitiven Verlangen nach Rache. So

setzt Vergebung eine gewisse Charakterstärke voraus.

Vergebung ist nur einem reifen Menschen
möglich. Der Vergebende braucht einen festen
Willen, durch den er vorzieht, nicht zu vergelten,
sondern in Liebe dem entgegen zu treten, der ihm
Unrecht tat. Das kann viel Zeit und Arbeit in
Anspruch nehmen.
Hindernis für Vergebungsbereitschaft kann sein
eine tief verwurzelte Selbstsucht, die vor der
Grossmut und Grosszügigkeit der Vergebung
flüchtet. Auch die angst, man könnte für schwach
gehalten werden, kann der Vergebung im Wege
stehen.
Eine andere Schwierigkeit beim Vergebungspro-
zess liegt auf der Seite dessen, dem vergeben wird.
Wer Vergebung zu empfangen wünscht und wem
vergeben wird, zeigt sich sozial abhängig von
dem, der vergibt. Der Vergebende wird, oft unbe-
wusst, über den gestellt, dem vergeben wird. Der
Vergebende erscheint als der Grosszügige, der
moralisch Bessere als jener, welcher Vergebung
empfängt. So entsteht die Gefahr, dass durch
Vergebung eine neue Form von Unfreiheit entsteht.

2. Wie vergibt Gott?
All diese Schwierigkeiten des Vergebungsprozesses

zeigen, dass wir wohl letztlich nur im Blick auf
Gott, der vergibt, und in seiner Kraft Menschen
der Vergebung werden können. Wie aber sieht
Gottes Vergebung aus?
Das erkennen wir am Handeln Jesu und am Handeln

Gottes an und durch Jesus. Am Kreuz sprach
Jesus das erschütternde Wort: «Vater, vergib
ihnen, sie wissen nicht, was sie tun!» «Jesus verzeiht
nicht von aussen her, anstelle eines andern. Er
spricht nicht im Namen eines Opfers, um zu
erklären, er werde keinen Racheprozess gegen den
Henker oder Ankläger anstrengen. Er selber ist
das Opfer. Und kraft dieser <Lage> macht er durch
sein Verzeihen das Angebot, den Auszug in eine
andere Logik hinaus aufzutun. Gott übernimmt
durch die Auferweckung die Vergebung seines

Gesandten, den er als den Sohn bezeugt. Das



239

Pfingstereignis offenbart die Weltweite dieser
Vergebung: der Heilige Geist, die Energie der
neuen Schöpfung und also neuer
zwischenmenschlicher Beziehungen, wird allen angeboten»
(Chr. Duqoc).
Dieses Angebot, das durch das Oster- und Pfingst-
handeln Gottes geschieht, hat aber entscheidende
Merkmale, welche die angeführten Schwierigkeiten

ins rechte Licht stellen. Vergebung durch Gott
heisst nicht, das Unrecht vergessen. «Als Zeugen
der Aufnahme von Jesu Tat durch Gott («Vater
verzeih ihnen .») machen Ostern und Pfingsten
das Gedenken an den Gekreuzigten nicht wesenlos.

Im Gegenteil. Dieserjesu, der den Geist gibt,
ist derselbe, der ungerecht gekreuzigt wurde. Er
wird unablässig als Opfer der Unterdrückung
verkündet. Und die Leidensberichte haben diesen
Gedanken allgemein gemacht» (Chr. Duqoc).
Das Verbrechen wird also nicht vergessen. Im
Gegenteil, es wird in der ganzen Welt bekannt
gemacht und in jeder Eucharistiefeier wird neu daran

erinnert. Aber diese Erinnerung an das Verbrechen,

dieses Nicht-Vergessen hat nicht den Sinn,
nun eine Vergeltungsaktion in Gang zu setzen
(obwohl das im Verlauf der Kirchengeschichte mit
den Judenverfolgungen trotzdem geschehen ist),
sondern um der ganzen Welt laut zu verkünden:
Nicht die Tat der Verbrecher hat das letzte Wort,
sondern die neue Schöpfung, die aus der Vergebung

entspringt. Die Vergebung ist gerade
deshalb möglich, weil das Verbrechen nicht vergessen
ist. Das ist ein Hinweis für uns, wie wir mit
Beleidigungen umgehen können und sollen, die wir
nicht vergessen können (und auch nicht sollen):
Jede Erinnerung an das Unrecht, das uns zugefügt
wurde, ist für uns immer wieder neu Anlass, dem,
der uns Unrecht tat, zu vergeben.
Von Jesus und seinem Vergeben her wird auch

einsichtig, dass Vergebung nicht die Bosheit
fördern muss. «Jesus verzeiht nicht, indem er
behauptet, der Unterdrücker oder das Verbrechen
seien ohne jede Bedeutung. Er bezieht den Mord
in der Sprache seiner Zeit und auch, um die Tragik

des Geschehens deutlich zu machen, auf die
tiefste Macht des Bösen, auf Satan. Die Verge¬

bung macht das Verbrechen nicht ungeschehen,
nicht schuldlos durch Banalisierung; sie bezeugt
durch eben das Opfer des Verbrechens, dass der
Schmäher oder Unterdrücker nur Zukunft hat,
wenn er seine Schuld zugibt, so das Opfer wieder
in sein Recht stellt und auf diese Weise seine eigene

Haltung ändert. Die Vergebung fordert
Verwandlung» (Chr. Duqoc).
Wie vergibt Gott? So haben wir gefragt. Nun
können wir zusammenfassend antworten: Wenn
Gott vergibt, ist das nicht ein Vergessen und auch
nicht ein schwächliches Nachgeben gegenüber
denjenigen, die schuldig geworden sind. Aber
Gott vergibt, ohne dass er eine Gegenleistung
fordert. Er selber tritt in die Welt der menschlichen
Beziehungen ein, wandelt sie und öffnet so eine
neue Zukunft, eine neue Zeit. «Gottes Vergebung,

geoffenbart durch den, der das Opfer eines
Verbrechens war, bedeutet, dass Gott solidarisch
ist mit den Opfern der Geschichte, und dies nicht
in erster Linie durch Umsturz der Verhältnisse,
sondern für eine, durch Schaffung neuer
Beziehungen erneuerte Welt. Die Vergebung Gottes ist
die Ankündigung des Gottesreiches. Denn es

kommt durch Bekehrung und nicht durch
Machtwechsel. Der Gott Jesu drängt sich nicht auf; er ist
jener Gott, der in oft geschmähter Geduld ein
ganz anderes Antlitz offenbart als das eines Gottes

nach dem Bild unserer auf Kraft beruhenden
Beziehungen und unserer Anbetung der Macht»
(Chr. Duqoc).

3 Das Wunder, vergeben zu können
Gott vergibt, ohne zu vergessen und ohne schwächlich

denjenigen nachzugeben, die schuldig geworden

sind. Und nun richtet er an uns den Aufruf,
dass auch wir so den an uns schuldig Gewordenen
vergeben, wie er uns vergibt. Ist das möglich, ist
das nicht eine Überforderung? Wenn wir auch
noch die psychologischen und soziologischen
Schwierigkeiten in Betracht ziehen, dann scheint
es unmöglich, dass wir vergeben können, wie Gott
vergibt. «Die Narben, die dem Herzen, der
Erinnerung und der Seele der verletzten Menschen
zugefügt werden, stellen eine Art geistigen Krebses



240

dar, der das Leben der Opfer schlechterdings auf-
frisst, indem er sie zu sein veranlasst, was sie gar
nicht sein wollen: missmutig, zänkisch, rechthaberisch,

zurückgezogen; und er veranlasst sie zu
einem Tun, das sie sich andernfalls nicht einmal
hätten ausdenken mögen: ein von Betrug, Aggre-
sivität, Eifersucht und Groll bestimmtes Tun.
Uns selbst überlassen, würden wir uns mit Sicherheit

selbst zerstören, indem wir Vergehen mit
Vergehen vergelten.
Denn selbst wenn wir den Übeltäter bestraft
haben, sind wir immer noch mit dem Fluch der
Erinnerung an das Vergehen behaftet, was Gefühle

des Ärgers und der Abscheu mit sich bringt.
Vergeltung erscheint als Erfordernis der Natur,
das Ausbleiben der Vergeltung dagegen als

Schwäche, Feigheit und sogar Versagen» (V. Eli-
zondo).
Angesichts dieser inneren Vergeltungshaltung
können wir mit Paulus ausrufen: «Ich unglücklicher

Mensch! Wer wird mich aus diesem dem Tod
verfallenen Leib erretten?» (Rom 7,24). Paulus

gibt uns aber auch die Antwort auf diese Frage,
die ein Notschrei ist: «Dank sei Gott durch Jesus
Christus, unseren Herrn» (Rom 7,25). Jesus Christus

hat durch seine restlose konsequente Haltung
der Vergebung den Teufelskreis der Vergeltung
durchbrochen und den Weg der Vergebung eröffnet.

«Indem er es ablehnte, die Heimzahlung der

gegen ihn verübten Verbrechen zu fordern, bricht
Jesus ein für allemal den Fluch der Menschheit,
der da lautet: Verletzung gegen Verletzung,
Verbrechen gegen Verbrechen, Beleidigung gegen
Beleidigung Indem er den Kreuzestod freiwillig

und ohne ein Wort des Protestes auf sich
nimmt (am Kreuz seinen <Feinden> vergibt),
bricht er die Macht des Fluches, leitet er den einzig

wahren Weg zum Leben ein. Gott erweckte
ihn von den Toten und bestätigt seinen Weg als
den Weg - als den einen und einzigen Weg -, da
die Menschheit vom Tod zum Leben befreit wurde.

Gnade und Vergebung sind der einzige Weg,
der zur jähen Beendigung der krebsartigen
Ausbreitung von Sünde und Gewalt führt» (V. Eli-
zondo).

Zu diesem Weg der Vergebung werden wir befähigt

durch den Glauben an Jesus. In der Kraft des
Glaubens werden wir fähig, uns vom «natürlichen»

Weg der Vergeltung abzuwenden und uns
zum Weg Jesu zu bekehren, der uns zu einer
Vergebung befähigt, wie sie nur Gott möglich ist - zu
einer grenzenlosen Vergebung. Denn das besagt
letztlich an Jesus glauben: ihm zu trauen und ein
vollkommenes Vertrauen in seinen Weg zu
haben. Je besser ich jemanden kenne, desto mehr
vertrauen, glauben wir ihm. Wenn ich die Fähigkeiten

eines Arztes gut kenne, dann glaube ich an
seine Kompetenz mir zu helfen und führe das

aus, was er mir zur Wiederherstellung meiner
Gesundheit aufträgt. Es ist also entscheidend, dass

ich Jesus immer besser kennen lerne, dann werde
ich ihm auch immer mehr glauben und vertrauen.
Der Glaube an Jesus ist der Beginn unserer
«Wiederherstellung». Er bewahrt uns vor den tödlichen
Fallen, die unsere gewöhnlichen Handlungsweisen

mit sich bringen. Wer an Jesus glaubt, macht
sich dessen Handlungsweisen zu eigen, tritt in seine

Fussstapfen, selbst dann, wenn seine Neigungen

ihn in die entgegengesetzte Richtung zerren.
Je grösser unser Glaube an Jesus ist, umso mehr
wird sein Leben zu unserem eigenen. Das aber
heisst: Der Geist, der Jesus erfüllte und antrieb,
restlos Vergebung zu leben, treibt auch uns an
und macht uns fähig, immer mehr vergebende
Menschen zu werden. Wir werden immer weniger
getrieben von unseren verkehrten Regungen der
Vergeltung, wie es Paulus bekennt: «Ihr seid nicht
vom Fleisch (den verkehrten menschlichen
Regungen), sondern vom Geist bestimmt, da ja der
Geist Gottes in euch wohnt» (Rom 8, 9).
Dieser Geist «Überwältigt» unsere sündhaften
Neigungen zu Rache und Vergeltung. Er bewirkt
unsere vollkommene Wiedergeburt zu einem
neuen Leben - und nicht nur zu einer Änderung
unseres Selbst. Es ist dieses neue Leben, das Leben
Gottes in uns, das uns die Möglichkeit eröffnet,
über unsere natürlichen Neigungen hinauszugehen.

«Der Glaube an Jesus setzt uns instand zu
leben, wie er gelebt hat. Wenn wir verletzt wurden,
ermöglicht uns der Glaube an Jesus und seine Le-



241

bensweise, unsere Missbilligung eines Vergehens
hintanzustellen, weil wir nicht wünschen, dass das

Vergehen zum bestimmenden Ereignis unserer
Beziehungen wird. Dies bedeutet nicht, dass wir
das Böse, das geschehen ist, gutheissen oder nicht
wahrhaben wollen, es bedeutet nur, dass wir es

ablehnen, die verletzende Tat zum bestimmenden

Ereignis unserer Beziehungen werden zu lassen

Diese Fähigkeit zu vergeben, ist nicht
Folge von Gerechtigkeit, sondern der Ausfluss
der göttlichen Grosszügigkeit, die nun in uns
Menschen ist» (V. Elizondo).
Das heisst nicht, dass es uns nun leicht fällt zu
vergeben. Die Forderungen unseres «natürlichen»
Selbst machen sich weiterhin bemerkbar. Aber wir
sind diesen «Forderungen» nicht mehr wehrlos
ausgeliefert. Der GeistJesu wirkt in uns das Wunder,

diesen natürlichen Regungen zu Vergeltung
und Rache nicht nachzugeben, sondern Jesus auf
seinem Wege der Vergebung und des Verzeihens
nachzufolgen. Wir erleben das Wunder der
Vergebung. Dieses Wunder ist eine echte Heilung
unserer selbst. «Indem wir uns zum Weg des

Herrn bekehren, können wir in Wahrheit vergeben

und dennoch die Erinnerung an die
Verletzungen der Vergangenheit wachhalten. Sich zum
Weg des Herrn zu bekehren heisst, dass die
Verletzungen der Vergangenheit heilen, ohne in
Vergessenheit zu geraten, dass Friedfertigkeit an die
Stelle von Ängsten tritt, dass die Schmerzen der
Vergangenheit sich in Freude verwandeln
werden» (V. Elizondo).

Chronik Juli/August 1986
P. Notker Strässle

Mit dem Beginn unserer Schulferien lief eine
Projektwoche, die von der Realschule Breisach (D)
abgeboten wurde. Interessierte Schülerinnen und
Schüler befassten sich mit dem «Leben im
Kloster». Sie wohnten auf der nahen Jugendburg
«Rotberg» und nahmen an Chorgebet und
Eucharistiefeier teil, kamen zum Gespräch mit
Mönchen. Durch tägliche Übungen der Stille und
Meditation und durch Beten und Singen versuchten
sie, etwas vom Geist klösterlichen Lebens zu
erfahren.

Zum silbernen Professjubiläum wählten Schwestern

von Baldegg eine Pilgerfahrt ins Felsenheiligtum.

Aus ihrer Gestaltung des Gottesdienstes
sprach viel engagiertes Mitgehen im Dienst des
Mitmenschen.
Alte Leute aus dem Jura («Vie montante du Jura»)
werden jährlich zu einer Wallfahrt eingeladen.
Das diesjährige Ziel «Mariastein» hatte alle
Erwartungen und auch die bisherigen Teilnehmerzahlen

übertroffen, denn es hatten sich 600 angemeldet.

Bischof Candolfi und mehrere Konzelebran-
ten feierten mit ihnen den Gottesdienst, der viel
Freude und Dankbarkeit ausstrahlte. Die jurassischen

Organisatoren hatten überdies für einen
einwandfreien Ablauf dieses Tages gesorgt und
verdienen grosses Lob.
Schwestern vom «Paradies» Ingenbohl und alte
Leute aus Egolzwil-Wauwil LU, Delley FR und
Albé (F) schätzten die Stille zur Besinnlichkeit.
Der erste Montag im August stand traditionsge-
mäss im Zeichen der grossen Diözesanwallfahrt
aus Epinal (F).
Die beiden Krankentage im August erfuhren
ganz unterschiedlichen Zustrom. Nicht nur das

garstige Wetter dürfte am Tag für die Schweizer
und Badenser der Grund für das Fernbleiben so
vieler gewesen sein. Der dürftige Besuch an
diesem Tag war nicht vergleichbar mit dem Elsässer

Krankentag, wo scharenweise Pilger die Gottesdienste

kräftig und herzhaft mitsangen. Bevor sie


	Das Wunder der Vergebung

