Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 63 (1986)

Heft: 1

Artikel: "Das Heilige deutlicher zum Ausdruck bringen" : Uberlegungen zum
sinnvollen Vollzug der Sakramentenliturgie

Autor: Btler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12

schmiickt ist. Die Nahrung ist einfach, méglichst
wenig Fleisch und Milchprodukte. Der Monch
kann in seiner Zelle frei iiber seine Zeit verfiigen,
iiber seine Beschiftigung und seine Nahrung. Er
» geniesst eine grosse Freiheit, die ihm erlaubt, Ei-
geninitiative zu entfalten. Die einen beschiftigen
sich mit Handarbeit, iiberwachen die Bewisse-
rungsanlagen und die Pflanzungen, andere lesen,
schreiben Manuskripte ab, schreiben oder unter-
richten.
Das Kloster Deir Amba Bischoi zihlt heute unge-
fihr fiinfzig Monche, die meisten sind noch jung,
fast alle gebildet, manche besitzen einen Universi-
titstitel. Dank der Bemiithungen Seiner Heiligkeit
Shenuda III., der dem Kloster neues Leben gege-
ben hat und der junge Menschen ermuntert, im
Kloster Tage der Einkehr zu verbringen, hat das
Kloster immer wieder Eintritte von jungen Men-
schen.
Allen Schwierigkeiten zum Trotz, die das dgypti-
sche Monchtum so oft durchstehen musste, ist
dieses Monchtum eine lebendige Wirklichkeit ge-
blieben. Zur Zeit des hl. Johannes Cassian, am
Ende des 4. Jahrhunderts, war die Sketische Wii-
ste von 3500 Monchen bewohnt. Als die Perser
Agypten eroberten, zu Beginn des 7. Jahrhun-
derts, wurden 600 Kloster zerstort. Es darf gehofft
werden, dass auch heute und morgen den Vitern
der Wiiste neue S6hne geschenkt werden, wie es
war zur Zeit des hl. Paulus, des Wiistenvaters, der
hl. Pachomius, Makarius, Shenuda, Bischoi. Die-
se klosterlichen Gemeinschaften werden das
Zeugnis fiir Gott weiterfithren. Heute wie gestern
werden die Gebete und Bussiibungen dieser Mon-
che Segen bringen fiir die ganze Kirche und die
ganze Welt.

«Das Heilige deutlicher
zum Ausdruck bringen»

Uberlegungen zum sinnvollen Vollzug
der Sakramentenliturgie

P. Anselm Biitler

In der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums
wird der Zweck der Liturgieerneuerung u.a. so
umschrieben: «Bei dieser Erneuerung sollen Texte
und Riten so geordnet werden, dass sie das Heili-
ge, dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum
Ausdruck bringen, so dass das christliche Volk sie
méglichst leicht erfassen und in voller, titiger und
gemeinschaftlicher Teilnahme mitfeiern kann»
(Nr. 21). Nach iiber 20 Jahren seit Erlass dieser
Konstitution ist es wohl berechtigt, sich zu fragen,
wie weit diese Zielsetzung der Liturgiereform ver-
witklicht worden ist. Dabei beschrinkt sich diese
Uberpriifung auf die Liturgie der Sakramenten-
spendung. Konkret lautet da die Fragestellung:
sind die Zeichen und Worte der Sakramenten-
spendung so gestaltet, dass sie den Gliubigen ver-
stindlich erfahrbar machen, was sich in diesem
Geschehen vollzieht, und dass die Gliubigen
durch diese Form der Feier «angezogen» werden,
aktiv daran teilzunehmen?

1. Das Problem
der «schwindenden» Gottesdienstteilnebhmer

Auf den ersten Blick ist eine Tatsache klar festzu-
halten: Die Zahl der Teilnehmer an unsern Got-
tesdiensten wird ununterbrochen kleiner. Nicht
wenige Gliubige schreiben dies der Erneuerung
der Liturgie zu: Hitte man die Liturgie so gelas-
sen, wie sie seit Jahrhunderten war, dann hitte
man heute noch die vollen Kirchen. Nun, das ist
doch wohl eine zu simple Denkweise. Wir miissen
doch die ganze Umweltsituation, in der sich die
Gldubigen heute befinden, in Betracht ziehen,
wenn ernsthaft der Frage nachgegangen werden



Taufbecken, Stendal, Marienkirche, 1474.



14

soll, warum die Zahl der Gottesdienstteilnehmer
immer kleiner wird. Im Gegenteil: Ernsthafte
Christen sind der Uberzeugung, dass die Erneue-
rung der Sakramentenliturgie und deren Vollzug
zu wenig auf die inneren Bediirfnisse des heutigen
glaubenden Christen Riicksicht genommen hat.
Der heutige Mensch ganz allgemein, und der
ernsthafte Chirist erst recht, hat heute eine andere
Einstellung zum Gottesdienst. Frither standen
viele unter dem Druck, dass der Besuch der Sonn-
tagsmesse «unter Todsiinde» verpflichte, und man
wollte das Risiko der ewigen Hollenstrafe nicht
auf sich nehmen, indem man am Sonntag der
Messfeier fernblieb. Heute fragen gewissenhafte
Christen, die sich ernsthaft um den Glauben be-
mithen: «Was gibt mir die Messe?». Dabei denken
sie nicht an den ewigen Lohn im Himmel, son-
dern an die Auswirkungen des Messbesuches, die
heute erfahrbar sind, nicht zuletzt, ob der Mess-
besuch sie in ihrem Glauben stirke und fordere.
Und genau hier setzt die Krise des Gottesdienst-
besuches ein. Das zeigt sich etwa daran, dass auch
ernste Christen in einer bestimmten Pfarrei an der
Eucharistiefeier teilnehmen, in einer andern Pfar-
rei aber nicht. Und wenn man sie fragt, warum sie

sich so verhalten, bekommt man oft zur Antwort: -

In dieser Pfarrei gibt mir die Eucharistiefeier et-
was, in jener Pfarrei gibt sie mir nichts.

Wo liegt der tiefere Grund einer solchen Haltung,
dass die Teilnahme an Gottesdiensten so stark von
deren Gestaltung abhingt? Wohl der wichtigste
Grund ist, dass fiir viele heute «Gott» nicht mehr
selbstverstindlich gegeben ist, dass es fiir sie wich-

tig ist, in der Feier der Gottesdienste Gott erfah-

ren zu kdnnen. Der «Ort» dieser Gotteserfahrung
ist heute einerseits in der Erfahrung unseres eige-
nen Menschseins, anderseits in der Begegnung
mit andern Menschen. Das heisst, heute kommt
man mit einer verinderten Blickrichtung in den
Gottesdienst. <Man kommt nicht mehr vom mehr
oder weniger selbstverstindlichen Glauben an
Gott her, lisst sich von diesem auf die Sakramente
verweisen und nimmt deshalb gehorsam an den
vorgeschriebenen religiosen Handlungen teil . ..
Sondern man kommt eher suchend nach Sinn;

hungrig nach tiefer Begegnung und Gemein-
schaft, nach chrwmdung der vielfach gegebenen
Isolationen; mit dem Verlangen, loszukommen
vom Kreisen um sich selbst, herauszufinden aus
der eigenen Sprachlosigkeit und Unbeweglich-
keit; man kommt mit dem Wunsch, erlést zu wer-
den von der eigenen Hoffnungslosigkeit, also
zwar aus einer durchaus empfundenen Not; aber
diese Not wird eher als menschliches Defizit ver-
standen denn als eigentlich religidse Not. Die
Grundfrage lautet zunichst nicht: <Wie finde ich
einen gnidigen Gott?>, sondern: <Wie finde ich
zu gelingendem Leben?>» (F.-J. Nocke).

Damit aber stehen wir genau bei dem, was das
Konzil von der Erneuerung der Liturgie der Sakra-
mente wiinscht: dass das Heilige deutlicher zum
Ausdruck kommt und dass, so kénnen wir daraus
folgern, das Heilende der Sakramente besser er-
fahrbar wird. Wenn nimlich eine konkrete Zu-
sammenkunft zur Feier der Sakramente den Hun-
ger der Menschen, wie er im angefiihrten Zitat
von Nocke beschrieben ist, stillt, den einzelnen so
offnet, dass er sich ein Stiick geheilt, befreit er-
fihrt, ihn ermutigt, aus sich herauszugehen und
sich auf die Bewegung der Liebe einzulassen, ihm
Vertrauen und Hoffnung erméglicht, dann liegt
darin die Chance, dass in dieser Erfahrung von
Heilung und Befreiung auch die Fihigkeit
wichst, jene tiefere Wirklichkeit zu erahnen, wel-
che dies alles ermoglicht: den Grund des Vertrau-
ens, die uns schon vorgegebene und erst in Bewe-
gung bringende Dynamik der Liebe, den Bezugs-
punkt, der unsere Hoffnung provoziert. Darin, in
dieser Erfahrung, wichst dann die Fihigkeit, sich
einzulassen auf das letzte Geheimnis dieser Zu-
sammenkunft: Gott.

2. Falsches und richtiges Verstindnis
der Wirksamkeit der Sakramente

Die kirchliche Lehre iiber die Wirksamkeit der Sa-
kramente ist theoretisch ganz klar. «Sakramente
sind sichtbare Zeichen oder Symbole der unsicht-
baren Gnade. Sie sind Gnadenmittel, die als hei-
ligmachende Kraft die ihnen eigentiimliche Gna-
de so bezeichnen und <enthalten>, dass sie diese



kraft des vollzogenen Zeichens vermittelnd <her-
vorbringen>, nicht wegen des eigenmichtigen
Verdienstes des Spenders oder Empfingers. Die-
ses «vermittelnde Hervorbringen> der heiligma-
chenden Gnade ist nicht so zu verstehen, dass die
Sakramente die ihnen eigentiimliche Wirkung
<automatisch-mechanisch> oder gar auf magische
Weise hervorbringen. Vielmehr ist die Gnaden-
mitteilung in ihrer Tatsichlichkeit wie in ithrem
<Mass> auch wesentlich abhingig von der Bereit-
schaft des Empfingers» (R. Schulte). Damit der
Christ beim Sakramentenempfang die heiligma-
chende Gnade erhilt, braucht es also beides: das
«richtig» vollzogene Zeichen und die Bereitschaft
des Empfingers.

Diese theoretisch klare Lehre hatte aber in der Pra-
xis mehr und mehr zwei Akzentverschiebungen
erfahren. Auf der einen Seite wurde die innere
Bereitschaft des Empfingers fiir das Sakrament
vorverlegt vor den Empfang des Sakramentes: Es
braucht die entsprechende «Vorbereitung». Wenn
diese dann da war, konnte das Sakrament wirksam
empfangen werden, wenn der Spender das
Zeichen giiltig setzte. Hier nun entwickelte sich
die zweite «Verschiebung». Man konzentrierte
sich darauf, das Sakrament «giiltig» zu spenden,
das heisst, man fragte sich, welche Minimalforde-
rung musste beachtet werden beim Zeichen. Da-
mit aber kam es zu einem Schrumpfungsprozess
beim Zeichen. Zum Beispiel bei der Taufe musste
neben der richtigen Aussprache der Taufformel
nur darauf geachtet werden, dass ein wenig Was-
ser auf der Haut «floss». Oder beim Bussakrament
geniigte es, wenn der Priester die Lossprechungs-
formel leise und in einer Fremdsprache murmel-
te, der Beichtende musste davon gar nichts héren.
Wenn das Konzil nun verlangte, «dass die Texte

und Riten das Heilige, dem sie als Zeichen die-

nen, deutlicher zum Ausdruck bringen, so dass
das christliche Volk sie moglichst leicht erfassen
und in titiger und gemeinschaftlicher Teilnahme
mitfeiern kann», dann ist das genau gegen diesen
«Schrumpfungsprozess»  der  sakramentalen
Zeichen gerichtet.

Worin bestand also das falsche Verstindnis der

15

Wirksamkeit der Sakramente? Im Kern darin,
dass man den Zeichen ihre Wirksamkeit aufgrund
threr Zeichenfunktion nahm, dass man iibersah
und vergass, dass das sakramentale Zeichen selber
als Zeichen eine Bedeutung hatte fiir die richtige
Einstellung des Empfingers; dass das Zeichen den
Empfinger so «beeindruckte», dass er durch dieses
Zeichen, das an ihm oder mit ihm vollzogen wur-
de, fiir die Gnade gesffnet wurde.

In der Folge der Bestimmungen des Konzils iiber
die Erneuerung der Sakramentenliturgie wurde
versucht, den Wiinschen des Konzils gerecht zu
werden. Allerdings stellt sich die Frage: Ist das
nun auch tatsichlich gelungen? Diese Frage stellt
sich noch dringender, wenn wir die konkrete Si-
tuation und Sensibilitit des heutigen Menschen in
Betracht ziehen. Und hier muss wohl festgehalten
werden: Die Erneuerung der Sakramentenliturgie
ist noch zu sehr von einem theologischen Ansatz
ausgegangen, hat den anthropologischen Ge-
sichtspunkt zu wenig beachtet.

3. Die konkrete Einstellung des heutigen
Menschen zu Zeichenhandlungen

Wie ist der heutige Mensch denn den Zeichen ge-
genuiber eingestellt? Aus den Beobachtungen im
Alltagsleben kénnen wir erkennen: Der heutige
Mensch, vor allem der junge Mensch, besitzt ei-
nen neuen Sinn fiir Zeichenhandlungen. Das
zeigt sich darin, dass auf der einen Seite personli-
che Zeichen gegeniiber einem andern sparsamer
gesetzt werden, dass aber anderseits, wenn sie ge-
setzt werden, damit ein tiefes, inneres Engage-
ment verbunden ist. Wenn junge Leute Freund-
schaftsringe austauschen, so nehmen sie dieses
Zeichen sehr ernst. Sie dokumentieren dadurch
nicht nur nach aussen ihre Verbundenheit, son-
dern ihre Verbundenheit lebt auch ein Stiick von
diesem Zeichen. Was ansatzweise an Verbunden-
heit bei diesen beiden Menschen in ihrem Innern
schon vorhanden war, wichst durch dieses
Zeichen. Solche Gesten «sind Zeichen fiir eine we-
nigstens ansatzweise schon vorhandene Wirklich-
keit (Zuneigung, Bereitschaft zur Versshnung,
Wunsch nach Freundschaft ...) und schaffen



16

doch gleichzeitig diese Wirklichkeit, vertiefen sie,
machen sie verbindlicher. Sie bewirken etwas,
aber nicht magisch-zauberhaft. Sie ersetzen ja
nicht das innere Engagement. Im Gegenteil, sie
lassen das, was <innen> ist, zum Zuge kommen,
indem sie es nach <aussen> bringen. Der Mensch
als leibhaftige Person verwirklicht sich in solchen
Gesten. Wohlgemerkt: er lisst nicht nur nach aus-
sen erkennen, was in ihm vorgeht, sondern in die-
ser Ausserung realisiert er sich selbst. Solche
(zweckfreie) Gesten sind nicht nur informierende
Zeichen (wie z.B. Verkehrszeichen), blosse Signa-
le, sondern sind wirksame Zeichen» (F.-J. Nocke).

4. Bedeutung fiir die Sakramentenliturgie

Von dieser Bedeutung, welche Zeichen im All-
tagsleben haben konnen, kann die Sakramenten-
liturgie lernen. Der heutige Mensch, vor allem der
junge Mensch, ist vom Alltag her bereit, zum Teil
gewohnt, sich durch den Vollzug von Zeichen in-
nerlich verindern zu lassen. Diese Bereitschaft zu
innerer Verinderung durch den Vollzug von
Zeichen bietet eine grosse Chance fiir die Wirk-
samkeit der sakramentalen Zeichen durch ihren
Vollzug. Fiir viele ist heute die Feier der Sakra-
mente nicht einfach die Konsequenz ihres Glau-
bens an Gott, sondern durch Erfahrungen in der
Sakramentenliturgie kommt es zum Glauben an
Gott. «Glaube, Hoffnung und Liebe kénnen
schon gegeben sein, bevor sie ausdriicklich auf
Gott bezogen werden. Der einzelne kann sie er-
fahren als Bewegung, die in ihm wirkt, ohne dass
er Ziel und Grund dieser Bewegung benennen
konnte, und sie erst spiter etkennen und bejahen
als Bewegung auf Gott hin. In diesem Fall kann
fiir ihn die sakramentale Feier ein Weg zur <Ent-
deckung> Gottes werden» (F.-J. Nocke).

Wie miisste die Liturgie der Sakramente gestaltet
sein, dass es zu dieser Entdeckung Gottes kom-
men kann? Wir haben am Anfang darauf hinge-
wiesen, welche Erwartungshaltungen der heutige
Mensch, vor allem der junge Mensch, hat. Er ist
getrieben von der Frage: «Wie finde ich gelingen-
des Leben?». Sakramente miissen also so gefeiert
werden, dass in der Feier die Erfahrung gemacht

werden kann: Hier finde ich Hilfe fiir ein gelin-
gendes Leben. «Das Sakrament wird dann (und
insofern) ein Zugang zum Geheimnis Gottes,
wenn (und soweit) in ihm erfahrbare Befreiung,
Heilung, Ermutigung geschieht. Von daher sind
die manchem allzu subjektiven Fragen nach dem
Sinn der eigenen Teilnahme am Sakrament ver-
stindlich: Was gibt mir die Messe? Riihrt sie mich
an? Baut sie etwas in mir auf? Fordert sie mich
heraus? Fiihrt sie mich weiter? Warum sollte ich,
wenn von alldem nichts geschieht, dann dabei
mitmachen? Was bringt es, wenn wir kirchlich
heiraten? Wird unsere Zweierbeziehung dadurch
wirklich tiefer, reicher, widerstandsfihiger? Oder
tduschen wir uns nur eine grossere Sicherheit vor?
Von daher wird deutlich, wie sehr es darauf an-
kommt, dass die «<Sprache> sakramentaler Zeichen
verstanden und existentiell begriffen wird» (F.-J.
Nocke).

5. Konsequenzen fiir die Praxis

Wir sind davon ausgegangen, dass fiir viele heute
der Weg des Glaubens iiber Erfahrungen im zwi-
schenmenschlichen Bereich liuft. Wir haben dar-
auf hingewiesen, dass die Fihigkeit, sich in Ge-
sten mitzuteilen, viel zum Gelingen solcher Er-
fahrungen beitrigt. Sakramente sind als solche
Gesten zu verstehen. Daraus ergibt sich: Es lohnt
sich in mehrfacher Hinsicht, einige Miihe auf die
Kultur von Zeichenhandlungen zu verwenden.
Wenn heute in der Kommunion-Katechese das
Erlebnis der kleinen Gruppe, das gemeinsame Es-
sen, Trinken, Spielen grossere Bedeutung gewon-
nen hat, liegt das ganz auf dieser Linie. Es handelt
sich bei solchem Tun um Einiibung in eine sakra-
mentale Praxis, die zugleich Einiibung in den
Glauben und in das Menschsein iiberhaupt ist.
Ferner gilt allgemein: Das Sakrament sollte auch
als Zeichen der Kommunikation erkennbar sein.
Gerade heute, da es fiir viele um ein fast ganz
neues Erlernen der elementarsten Dinge des
Glaubens geht, sollten wir darauf achten, dass die
primiren Zeichen (der Tisch, die versammelte
Runde, das Brechen des Brotes usw.) deutlich her-
vorgehoben und nicht durch allerhand sekundire



Riten, die an sich berechtigt sind, iiberdeckt wer-
den.

Schliesslich: Wirsollten jene, die das Sakrament fei-
ern, nicht nur als Objekte seelsorgerlicher Betreu-
ung und als passive «<Empfinger» behandeln, son-
dern sie als Subjekte der Feier ernst nehmen und sie
auch entsprechend handeln lassen. Das wird prak-
tisch bedeuten, dass die Feier mehr als bisher ge-
wohnt durch die persénliche Note der jeweils An-
wesenden bestimmt wird, und das schliesst auch
ein, dass mehr Spontaneitit zugelassen wird.
Dann kénnte geschehen: «Jemand geht zur Feier
der Eucharistie, er sucht und findet die Zusam-
menkunft mit andern, setzt sich mit ihnen ge-
meinsam dem Héren des Evangeliums aus, betei-
ligt sich an der Danksagung gegeniiber Gott, an
der Erinnerung unserer Heilsgeschichte und an
der Konstitution der Tischgemeinschaft; er teilt
mit andern Brot und Wein. So gibt er seiner Be-
reitschaft und seinem Verlangen Ausdruck, sich
auf die von Jesus Christus gestiftete Gemein-
schaft, auf Glaube, Hoffnung und Liebe, auf die
Geschichte mit Gott einzulassen, und in all dem
geschieht genau das: Er wird hineingenommen in
diese Geschichte und wird dadurch «verwandelts,
witd (stiitker) verbunden mit den andern, (mehr)
durchformt von der (in ihm auch schon vorher
wirksamen) Liebe Gottes (<Gnade> genannt), die
thn zum glaubenden und liebenden Menschen
macht» (F.-J. Nocke).

Mit all dem soll nicht gesagt sein, dass alle Glau-
benden diesen Weg der besonders betonten
Zeichen nachvollziehen kénnen. Man wird hier
differenziert vorgehen miissen, je nach der Be-
schaffenheit der Glaubenden. Ebensowenig darf
eine sakramentale Feier, in der Mitmenschlichkeit
und Betonung der Zeichen eine starke Rolle spie-
len, als Ziel das «rauschhafte Aufgehen» im Erleb-
nis zwischenmenschlicher Gemeinschaft anstre-
ben. Es geht um die wachsende Offenheit fiir den
Gott Jesu Christi, der auf diesem Weg uns nahe-
kommt.

Literaturhinweis: F.-J. Nocke: Worte und Ge-
sten. Kosel, 1985. Vgl. Besprechung dlcscs Bu-
ches in dieser Nummer.

17

Chronik Oktober 1985

P. Notker Strissle

Mit dem Besuch der Marcheurs de Lévoncourt (F)
ist jeweils der Herbst schon reichlich fortgeschrit-
ten; nicht aber dieses Jahr, wo sommerliche Tem-
peraturen bis weit in den Oktober hinein dauern
sollten. Die Pilger dieses Monats — vorab die Fuss-
wallfahrer — wurden mit herrlichen Naturerlebnis-
sen belohnt.

Aus dem Priesterseminar Freiburg i.Br. pilgerte
diesmal das Personal und hielt Andacht in der
Gnadenkapelle. Ein Witwenzirkel aus Basel sang
das Gotteslob in der Josefskapelle. Spitaussiedler,
die in Rastatt (D) wohnen, gestalteten einen lin-
geren Tagesaufenthalt am Gnadenort; erst wohn-
ten sic dem Konventamt bei, dann spazierten sie
zur Annakapelle und sahen nach der Mittagspause
die Tonbildschau iiber Kloster und Wallfahrt. P.
Vinzenz feierte mit seinen Klassenkollegen (Ma-
tura 1937, Einsiedeln) anlisslich ihrer Zusammen-
kunft Eucharistie in der Gnadenkapelle. Fiir eine
ungestorte Gebetsstunde kam die Ehrenwache Ba-
sel-Stadt und Baselland. Den Rosenkranzmonat
bevorzugten fiir ithre Abendwallfahrt der Miitter-
verein Brislach und die Frauengemeinschaften
von Birsfelden und Don Bosco, Basel. Eine be-
achtlich grosse Schar vereinten die Frauen von
Rheinfelden (D) und die Pfarrei Todtnau (D).
Zum Abschied ihres Pfarrers feierten die Frauen
aus St. Ursen, Solothurn, einen Gottesdienst mit
ihm. Eine weite Sonntagswallfahrt unternahm die
Pfarrei Grichen VS, wihrend St. Michael, Basel,
zu den jihrlich Wiederkehrenden im Rosenkranz-
monat gehort. Nachdem der erste Anlauf miss-
lungen war, erreichte auch die Pfarreigruppe von
Bellinzona das Felsenheiligtum.

An jenem spiten Sonntagvormittag, wo der kath.
Bekanntschaftsring hier einkehrte, vermochte die
Gnadenkapelle die jungen Leute kaum zu fassen.

Mit Freude und Ausdruck gestalteten sie die Eu-

charistiefeier.



	"Das Heilige deutlicher zum Ausdruck bringen" : Überlegungen zum sinnvollen Vollzug der Sakramentenliturgie

