
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 63 (1986)

Heft: 1

Artikel: "Das Heilige deutlicher zum Ausdruck bringen" : Überlegungen zum
sinnvollen Vollzug der Sakramentenliturgie

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12

schmückt ist. Die Nahrung ist einfach, möglichst
wenig Fleisch und Milchprodukte. Der Mönch
kann in seiner Zelle frei über seine Zeit verfügen,
über seine Beschäftigung und seine Nahrung. Er
geniesst eine grosse Freiheit, die ihm erlaubt,
Eigeninitiative zu entfalten. Die einen beschäftigen
sich mit Handarbeit, überwachen die
Bewässerungsanlagen und die Pflanzungen, andere lesen,
schreiben Manuskripte ab, schreiben oder
unterrichten.

Das Kloster Deir Amba Bischoi zählt heute ungefähr

fünfzig Mönche, die meisten sind noch jung,
fast alle gebildet, manche besitzen einen Universitätstitel.

Dank der Bemühungen Seiner Heiligkeit
Shenuda III., der dem Kloster neues Leben gegeben

hat und der junge Menschen ermuntert, im
Kloster Tage der Einkehr zu verbringen, hat das

Kloster immer wieder Eintritte von jungen
Menschen.

Allen Schwierigkeiten zum Trotz, die das ägyptische

Mönchtum so oft durchstehen musste, ist
dieses Mönchtum eine lebendige Wirklichkeit
geblieben. Zur Zeit des hl. Johannes Cassian, am
Ende des 4. Jahrhunderts, war die Sketische Wüste

von 3500 Mönchen bewohnt. Als die Perser
Ägypten eroberten, zu Beginn des 7. Jahrhunderts,

wurden 600 Klöster zerstört. Es darf gehofft
werden, dass auch heute und morgen den Vätern
der Wüste neue Söhne geschenkt werden, wie es

war zur Zeit des hl. Paulus, des Wüstenvaters, der
hl. Pachomius, Makarius, Shenuda, Bischoi. Diese

klösterlichen Gemeinschaften werden das

Zeugnis für Gott weiterführen. Heute wie gestern
werden die Gebete und Bussübungen dieser Mönche

Segen bringen für die ganze Kirche und die
ganze Welt.

«Das Heilige deutlicher
zum Ausdruck bringen»

Überlegungen zum sinnvollen Vollzug
der Sakramentenliturgie

P. Anselm Bütler

In der Liturgiekonstitution des II. Vatikanums
wird der Zweck der Liturgieerneuerung u.a. so
umschrieben: «Bei dieser Erneuerung sollen Texte
und Riten so geordnet werden, dass sie das Heilige,

dem sie als Zeichen dienen, deutlicher zum
Ausdruck bringen, so dass das christliche Volk sie

möglichst leicht erfassen und in voller, tätiger und
gemeinschaftlicher Teilnahme mitfeiern kann»
(Nr. 21). Nach über 20 Jahren seit Erlass dieser
Konstitution ist es wohl berechtigt, sich zu fragen,
wie weit diese Zielsetzung der Liturgiereform
verwirklicht worden ist. Dabei beschränkt sich diese
Überprüfung auf die Liturgie der Sakramenten-
spendung. Konkret lautet da die Fragestellung:
sind die Zeichen und Worte der Sakramenten-
spendung so gestaltet, dass sie den Gläubigen
verständlich erfahrbar machen, was sich in diesem
Geschehen vollzieht, und dass die Gläubigen
durch diese Form der Feier «angezogen» werden,
aktiv daran teilzunehmen?

1. Das Problem
der «schwindenden» Gottesdienstteilnehmer

Auf den ersten Blick ist eine Tatsache klar
festzuhalten: Die Zahl der Teilnehmer an unsern
Gottesdiensten wird ununterbrochen kleiner. Nicht
wenige Gläubige schreiben dies der Erneuerung
der Liturgie zu: Hätte man die Liturgie so gelassen,

wie sie seit Jahrhunderten war, dann hätte
man heute noch die vollen Kirchen. Nun, das ist
doch wohl eine zu simple Denkweise. Wir müssen
doch die ganze Umweltsituation, in der sich die
Gläubigen heute befinden, in Betracht ziehen,
wenn ernsthaft der Frage nachgegangen werden



Taufbecken, Stendal, Marienkirche, 1474.



14

soll, warum die Zahl der Gottesdienstteilnehmer
immer kleiner wird. Im Gegenteil: Ernsthafte
Christen sind der Überzeugung, dass die Erneuerung

der Sakramentenliturgie und deren Vollzug
zu wenig auf die inneren Bedürfnisse des heutigen
glaubenden Christen Rücksicht genommen hat.
Der heutige Mensch ganz allgemein, und der
ernsthafte Christ erst recht, hat heute eine andere
Einstellung zum Gottesdienst. Früher standen
viele unter dem Druck, dass der Besuch der
Sonntagsmesse «unter Todsünde» verpflichte, und man
wollte das Risiko der ewigen Höllenstrafe nicht
auf sich nehmen, indem man am Sonntag der
Messfeier fernblieb. Heute fragen gewissenhafte
Christen, die sich ernsthaft um den Glauben
bemühen: «Was gibt mir die Messe?». Dabei denken
sie nicht an den ewigen Lohn im Himmel,
sondern an die Auswirkungen des Messbesuches, die
heute erfahrbar sind, nicht zuletzt, ob der
Messbesuch sie in ihrem Glauben stärke und fördere.
Und genau hier setzt die Krise des Gottesdienstbesuches

ein. Das zeigt sich etwa daran, dass auch
ernste Christen in einer bestimmten Pfarrei an der
Eucharistiefeier teilnehmen, in einer andern Pfarrei

aber nicht. Und wenn man sie fragt, warum sie
sich so verhalten, bekommt man oft zur Antwort:
In dieser Pfarrei gibt mir die Eucharistiefeier
etwas, in jener Pfarrei gibt sie mir nichts.
Wo liegt der tiefere Grund einer solchen Haltung,
dass die Teilnahme an Gottesdiensten so stark von
deren Gestaltung abhängt? Wohl der wichtigste
Grund ist, dass für viele heute «Gott» nicht mehr
selbstverständlich gegeben ist, dass es für sie wichtig

ist, in der Feier der Gottesdienste Gott erfahren

zu können. Der «Ort» dieser Gotteserfahrung
ist heute einerseits in der Erfahrung unseres eigenen

Menschseins, anderseits in der Begegnung
mit andern Menschen. Das heisst, heute kommt
man mit einer veränderten Blickrichtung in den
Gottesdienst. «Man kommt nicht mehr vom mehr
oder weniger selbstverständlichen Glauben an
Gott her, lässt sich von diesem auf die Sakramente
verweisen und nimmt deshalb gehorsam an den
vorgeschriebenen religiösen Handlungen teil
Sondern man kommt eher suchend nach Sinn;

hungrig nach tiefer Begegnung und Gemeinschaft,

nach Überwindung der vielfach gegebenen
Isolationen; mit dem Verlangen, loszukommen
vom Kreisen um sich selbst, herauszufinden aus
der eigenen Sprachlosigkeit und Unbeweglich-
keit; man kommt mit dem Wunsch, erlöst zu werden

von der eigenen Hoffnungslosigkeit, also

zwar aus einer durchaus empfundenen Not; aber
diese Not wird eher als menschliches Defizit
verstanden denn als eigentlich religiöse Not. Die
Grundfrage lautet zunächst nicht: <Wie finde ich
einen gnädigen Gott?>, sondern: <Wie finde ich
zu gelingendem Leben?» (F.-J. Nocke).
Damit aber stehen wir genau bei dem, was das
Konzil von der Erneuerung der Liturgie der
Sakramente wünscht: dass das Heilige deutlicher zum
Ausdruck kommt und dass, so können wir daraus
folgern, das Heilende der Sakramente besser
erfahrbar wird. Wenn nämlich eine konkrete
Zusammenkunft zur Feier der Sakramente den Hunger

der Menschen, wie er im angeführten Zitat
von Nocke beschrieben ist, stillt, den einzelnen so
öffnet, dass er sich ein Stück geheilt, befreit
erfährt, ihn ermutigt, aus sich herauszugehen und
sich auf die Bewegung der Liebe einzulassen, ihm
Vertrauen und Hoffnung ermöglicht, dann liegt
darin die Chance, dass in dieser Erfahrung von
Heilung und Befreiung auch die Fähigkeit
wächst, jene tiefere Wirklichkeit zu erahnen, welche

dies alles ermöglicht: den Grund des Vertrauens,

die uns schon vorgegebene und erst in Bewegung

bringende Dynamik der Liebe, den Bezugspunkt,

der unsere Hoffnung provoziert. Darin, in
dieser Erfahrung, wächst dann die Fähigkeit, sich
einzulassen auf das letzte Geheimnis dieser
Zusammenkunft: Gott.

2. Falsches und richtiges Verständnis
der Wirksamkeit der Sakramente

Die kirchliche Lehre über die Wirksamkeit der
Sakramente ist theoretisch ganz klar. «Sakramente
sind sichtbare Zeichen oder Symbole der unsichtbaren

Gnade. Sie sind Gnadenmittel, die als

heiligmachende Kraft die ihnen eigentümliche Gnade

so bezeichnen und <enthalten>, dass sie diese



15

kraft des vollzogenen Zeichens vermittelnd
hervorbringen), nicht wegen des eigenmächtigen
Verdienstes des Spenders oder Empfängers. Dieses

vermittelnde Hervorbringen) der heiligmachenden

Gnade ist nicht so zu verstehen, dass die
Sakramente die ihnen eigentümliche Wirkung
<automatisch-mechanisch> oder gar auf magische
Weise hervorbringen. Vielmehr ist die
Gnadenmitteilung in ihrer Tatsächlichkeit wie in ihrem
<Mass> auch wesentlich abhängig von der Bereitschaft

des Empfängers» (R. Schulte). Damit der
Christ beim Sakramentenempfang die heiligmachende

Gnade erhält, braucht es also beides: das

«richtig» vollzogene Zeichen und die Bereitschaft
des Empfängers.
Diese theoretisch klare Lehre hatte aber in der Praxis

mehr und mehr zwei Akzentverschiebungen
erfahren. Auf der einen Seite wurde die innere
Bereitschaft des Empfängers für das Sakrament
vorverlegt vor den Empfang des Sakramentes: Es

braucht die entsprechende «Vorbereitung». Wenn
diese dann da war, konnte das Sakrament wirksam
empfangen werden, wenn der Spender das
Zeichen gültig setzte. Hier nun entwickelte sich
die zweite «Verschiebung». Man konzentrierte
sich darauf, das Sakrament «gültig» zu spenden,
das heisst, man fragte sich, welche Minimalforderung

musste beachtet werden beim Zeichen. Damit

aber kam es zu einem Schrumpfungsprozess
beim Zeichen. Zum Beispiel bei der Taufe musste
neben der richtigen Aussprache der Taufformel
nur darauf geachtet werden, dass ein wenig Wasser

auf der Haut «floss». Oder beim Bussakrament
genügte es, wenn der Priester die Lossprechungs-
formel leise und in einer Fremdsprache murmelte,

der Beichtende musste davon gar nichts hören.
Wenn das Konzil nun verlangte, «dass die Texte
und Riten das Heilige, dem sie als Zeichen
dienen, deutlicher zum Ausdruck bringen, so dass

das christliche Volk sie möglichst leicht erfassen
und in tätiger und gemeinschaftlicher Teilnahme
mitfeiern kann», dann ist das genau gegen diesen
«Schrumpfungsprozess» der sakramentalen
Zeichen gerichtet.
Worin bestand also das falsche Verständnis der

Wirksamkeit der Sakramente? Im Kern darin,
dass man den Zeichen ihre Wirksamkeit aufgrund
ihrer Zeichenfunktion nahm, dass man übersah
und vergass, dass das sakramentale Zeichen selber
als Zeichen eine Bedeutung hatte für die richtige
Einstellung des Empfängers; dass das Zeichen den
Empfänger so «beeindruckte», dass er durch dieses

Zeichen, das an ihm oder mit ihm vollzogen wurde,

für die Gnade geöffnet wurde.
In der Folge der Bestimmungen des Konzils über
die Erneuerung der Sakramentenliturgie wurde
versucht, den Wünschen des Konzils gerecht zu
werden. Allerdings stellt sich die Frage: Ist das

nun auch tatsächlich gelungen? Diese Frage stellt
sich noch dringender, wenn wir die konkrete
Situation und Sensibilität des heutigen Menschen in
Betracht ziehen. Und hier muss wohl festgehalten
werden: Die Erneuerung der Sakramentenliturgie
ist noch zu sehr von einem theologischen Ansatz
ausgegangen, hat den anthropologischen
Gesichtspunkt zu wenig beachtet.

3. Die konkrete Einstellung des heutigen
Menschen zu Zeichenhandlungen

Wie ist der heutige Mensch denn den Zeichen
gegenüber eingestellt? Aus den Beobachtungen im
Alltagsleben können wir erkennen: Der heutige
Mensch, vor allem der junge Mensch, besitzt
einen neuen Sinn für Zeichenhandlungen. Das
zeigt sich darin, dass auf der einen Seite persönliche

Zeichen gegenüber einem andern sparsamer
gesetzt werden, dass aber anderseits, wenn sie
gesetzt werden, damit ein tiefes, inneres Engagement

verbunden ist. Wenn junge Leute
Freundschaftsringe austauschen, so nehmen sie dieses
Zeichen sehr ernst. Sie dokumentieren dadurch
nicht nur nach aussen ihre Verbundenheit,
sondern ihre Verbundenheit lebt auch ein Stück von
diesem Zeichen. Was ansatzweise an Verbundenheit

bei diesen beiden Menschen in ihrem Innern
schon vorhanden war, wächst durch dieses
Zeichen. Solche Gesten «sind Zeichen für eine
wenigstens ansatzweise schon vorhandene Wirklichkeit

(Zuneigung, Bereitschaft zur Versöhnung,
Wunsch nach Freundschaft und schaffen



16

doch gleichzeitig diese Wirklichkeit, vertiefen sie,
machen sie verbindlicher. Sie bewirken etwas,
aber nicht magisch-zauberhaft. Sie ersetzen ja
nicht das innere Engagement. Im Gegenteil, sie
lassen das, was <innen> ist, zum Zuge kommen,
indem sie es nach <aussen> bringen. Der Mensch
als leibhaftige Person verwirklicht sich in solchen
Gesten. Wohlgemerkt: er lässt nicht nur nach aussen

erkennen, was in ihm vorgeht, sondern in dieser

Äusserung realisiert er sich selbst. Solche
(zweckfreie) Gesten sind nicht nur informierende
Zeichen (wie z.B. Verkehrszeichen), blosse Signale,

sondern sind wirksame Zeichen» (F.-J. Nocke).

4. Bedeutungfür die Sakramentenliturgie
Von dieser Bedeutung, welche Zeichen im
Alltagsleben haben können, kann die Sakramentenliturgie

lernen. Der heutige Mensch, vor allem der
junge Mensch, ist vom Alltag her bereit, zum Teil
gewohnt, sich durch den Vollzug von Zeichen
innerlich verändern zu lassen. Diese Bereitschaft zu
innerer Veränderung durch den Vollzug von
Zeichen bietet eine grosse Chance für die
Wirksamkeit der sakramentalen Zeichen durch ihren
Vollzug. Für viele ist heute die Feier der
Sakramente nicht einfach die Konsequenz ihres Glaubens

an Gott, sondern durch Erfahrungen in der
Sakramentenliturgie kommt es zum Glauben an
Gott. «Glaube, Hoffnung und Liebe können
schon gegeben sein, bevor sie ausdrücklich auf
Gott bezogen werden. Der einzelne kann sie
erfahren als Bewegung, die in ihm wirkt, ohne dass

er Ziel und Grund dieser Bewegung benennen
könnte, und sie erst später erkennen und bejahen
als Bewegung auf Gott hin. In diesem Fall kann
für ihn die sakramentale Feier ein Weg zur <Ent-

deckung> Gottes werden» (F.-J. Nocke).
Wie müsste die Liturgie der Sakramente gestaltet
sein, dass es zu dieser Entdeckung Gottes kommen

kann? Wir haben am Anfang darauf
hingewiesen, welche Erwartungshaltungen der heutige
Mensch, vor allem der junge Mensch, hat. Er ist
getrieben von der Frage: «Wie finde ich gelingendes

Leben?». Sakramente müssen also so gefeiert
werden, dass in der Feier die Erfahrung gemacht

werden kann: Hier finde ich Hilfe für ein
gelingendes Leben. «Das Sakrament wird dann (und
insofern) ein Zugang zum Geheimnis Gottes,
wenn (und soweit) in ihm erfahrbare Befreiung,
Heilung, Ermutigung geschieht. Von daher sind
die manchem allzu subjektiven Fragen nach dem
Sinn der eigenen Teilnahme am Sakrament
verständlich: Was gibt mir die Messe? Rührt sie mich
an? Baut sie etwas in mir auf? Fordert sie mich
heraus? Führt sie mich weiter? Warum sollte ich,
wenn von alldem nichts geschieht, dann dabei
mitmachen? Was bringt es, wenn wir kirchlich
heiraten? Wird unsere Zweierbeziehung dadurch
wirklich tiefer, reicher, widerstandsfähiger? Oder
täuschen wir uns nur eine grössere Sicherheit vor?
Von daher wird deutlich, wie sehr es darauf
ankommt, dass die <Sprache> sakramentaler Zeichen
verstanden und existentiell begriffen wird» (F.-J.
Nocke).

5. Konsequenzen für die Praxis
Wir sind davon ausgegangen, dass für viele heute
der Weg des Glaubens über Erfahrungen im
zwischenmenschlichen Bereich läuft. Wir haben darauf

hingewiesen, dass die Fähigkeit, sich in
Gesten mitzuteilen, viel zum Gelingen solcher
Erfahrungen beiträgt. Sakramente sind als solche
Gesten zu verstehen. Daraus ergibt sich: Es lohnt
sich in mehrfacher Hinsicht, einige Mühe auf die
Kultur von Zeichenhandlungen zu verwenden.
Wenn heute in der Kommunion-Katechese das
Erlebnis der kleinen Gruppe, das gemeinsame
Essen, Trinken, Spielen grössere Bedeutung gewonnen

hat, liegt das ganz auf dieser Linie. Es handelt
sich bei solchem Tun um Einübung in eine
sakramentale Praxis, die zugleich Einübung in den
Glauben und in das Menschsein überhaupt ist.
Ferner gilt allgemein: Das Sakrament sollte auch
als Zeichen der Kommunikation erkennbar sein.
Gerade heute, da es für viele um ein fast ganz
neues Erlernen der elementarsten Dinge des
Glaubens geht, sollten wir darauf achten, dass die
primären Zeichen (der Tisch, die versammelte
Runde, das Brechen des Brotes usw.) deutlich
hervorgehoben und nicht durch allerhand sekundäre



17

Riten, die an sich berechtigt sind, überdeckt
werden.

Schliesslich: Wirsollten jene, die das Sakramentfei-
ern, nicht nur als Objekte seelsorgerlicher Betreuung

und als passive «Empfänger» behandeln,
sondern sie als Subjekte der Feier ernst nehmen und sie

auch entsprechend handeln lassen. Das wird praktisch

bedeuten, dass die Feier mehr als bisher
gewohnt durch die persönliche Note der jeweils
Anwesenden bestimmt wird, und das schliesst auch
ein, dass mehr Spontaneität zugelassen wird.
Dann könnte geschehen: «Jemand geht zur Feier
der Eucharistie, er sucht und findet die
Zusammenkunft mit andern, setzt sich mit ihnen
gemeinsam dem Hören des Evangeliums aus, beteiligt

sich an der Danksagung gegenüber Gott, an
der Erinnerung unserer Heilsgeschichte und an
der Konstitution der Tischgemeinschaft; er teilt
mit andern Brot und Wein. So gibt er seiner
Bereitschaft und seinem Verlangen Ausdruck, sich
auf die von Jesus Christus gestiftete Gemeinschaft,

auf Glaube, Hoffnung und Liebe, auf die
Geschichte mit Gott einzulassen, und in all dem
geschieht genau das: Er wird hineingenommen in
diese Geschichte und wird dadurch <verwandelt>,
wird (stärker) verbunden mit den andern, (mehr)
durchformt von der (in ihm auch schon vorher
wirksamen) Liebe Gottes (<Gnade> genannt), die
ihn zum glaubenden und liebenden Menschen
macht» (F.-J. Nocke).
Mit all dem soll nicht gesagt sein, dass alle
Glaubenden diesen Weg der besonders betonten
Zeichen nachvollziehen können. Man wird hier
differenziert vorgehen müssen, je nach der
Beschaffenheit der Glaubenden. Ebensowenig darf
eine sakramentale Feier, in der Mitmenschlichkeit
und Betonung der Zeichen eine starke Rolle spielen,

als Ziel das «rauschhafte Aufgehen» im Erlebnis

zwischenmenschlicher Gemeinschaft anstreben.

Es geht um die wachsende Offenheit für den
Gott Jesu Christi, der auf diesem Weg uns
nahekommt.

Literaturhinweis: F.-J. Nocke: Worte und
Gesten. Kösel, 1985. Vgl. Besprechung dieses
Buches in dieser Nummer.

Chronik Oktober 1985
P. Notker Strässle

Mit dem Besuch der Marcheurs de Lévoncourt (F)
ist jeweils der Herbst schon reichlich fortgeschritten;

nicht aber dieses Jahr, wo sommerliche
Temperaturen bis weit in den Oktober hinein dauern
sollten. Die Pilger dieses Monats - vorab die
Fusswallfahrer - wurden mit herrlichen Naturerlebnissen

belohnt.
Aus dem Priesterseminar Freiburg i.Br. pilgerte
diesmal das Personal und hielt Andacht in der
Gnadenkapelle. Ein Witwenzirkel aus Basel sang
das Gotteslob in derJosefskapelle. Spätaussiedler,
die in Rastatt (D) wohnen, gestalteten einen
längeren Tagesaufenthalt am Gnadenort; erst wohnten

sie dem Konventamt bei, dann spazierten sie

zur Annakapelle und sahen nach der Mittagspause
die Tonbildschau über Kloster und Wallfahrt. P.
Vinzenz feierte mit seinen Klassenkollegen (Matura

1937, Einsiedeln) anlässlich ihrer Zusammenkunft

Eucharistie in der Gnadenkapelle. Für eine
ungestörte Gebetsstunde kam die Ehrenwache
Basel-Stadt und Baselland. Den Rosenkranzmonat
bevorzugten für ihre Abendwallfahrt der Mütterverein

Brislach und die Frauengemeinschaften
von Birsfelden und Don Bosco, Basel. Eine
beachtlich grosse Schar vereinten die Frauen von
Rheinfelden (D) und die Pfarrei Todtnau (D).
Zum Abschied ihres Pfarrers feierten die Frauen
aus St. Ursen, Solothurn, einen Gottesdienst mit
ihm. Eine weite Sonntagswallfahrt unternahm die
Pfarrei Grächen VS, während St. Michael, Basel,
zu den jährlich Wiederkehrenden im Rosenkranzmonat

gehört. Nachdem der erste Anlauf miss-
lungen war, erreichte auch die Pfarreigruppe von
Bellinzona das Felsenheiligtum.
An jenem späten Sonntagvormittag, wo der kath.
Bekanntschaftsring hier einkehrte, vermochte die
Gnadenkapelle die jungen Leute kaum zu fassen.
Mit Freude und Ausdruck gestalteten sie die
Eucharistiefeier.


	"Das Heilige deutlicher zum Ausdruck bringen" : Überlegungen zum sinnvollen Vollzug der Sakramentenliturgie

