
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 10

Artikel: Ein Gott für die Armen und Wehrlosen. 2

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


257

Ein Gott für die Armen
und Wehrlosen 2

P. Anselm Bütler

2. Gott verwirklicht durch Jesus Christus die
«Kontrastgesellschaft» als Reich Gottes
Gott hatte Israel durch die Propheten die Verheis-

sung gegeben, ihnen ein neues Herz zu geben,
ein Herz aus Fleisch, nicht aus Stein. In diesem
Herzen sei das Gesetz seiner Kontrastgesellschaft
zugunsten der Armen eingeschrieben, so dass alle
nach diesem Gesetz leben, klein und gross Gott
erkennen und seinen Plan verwirklichen.
Als Israel aus dem Exil zurückkehrte, da war ihm
für die Verwirklichung dieses Planes Gottes eine
einmalige Chance gegeben. Jetzt besass es politisch

keine Selbständigkeit mehr. Damit war die
Gefahr, eine politische Gesellschaft der Mächtigen

auf Kosten der Armen und Wehrlosen
aufzubauen, gebannt. Was Israel aber möglich war, lag
auf dem eigentlich religiösen Bereich. Es konnte

jetzt eine religiöse Kontrastgesellschaft aufbauen,
in der Gottes Plan verwirklicht werden konnte:
Bevorzugung der Armen, der Hilf- und Wehrlosen.

Hat es diese Chance genutzt? Wie sah dies
aus zur Zeit Jesu?

Situation zurZeitJesu
Zwar hatte Israel unter den Makkabäern nochmals
eine gewisse politische Selbständigkeit erreicht.
Aber die Nachfolger der Makkabäer missbrauchten

mehr und mehr ihre Macht zu eigenem Nutzen

und Vorteil. Es kam zum Bruderkrieg, bei
dem jeder sich mit einer fremden politischen
Macht verbündete, um Sieger zu werden und die
Herrschaft an sich zu reissen. Schliesslich wurde
der Dynastie der Makkabäer ein Ende bereitet
durch Herodes den Grossen, der die Römer zu
Hilfe rief, um die Herrschaft über das Volk zu
erringen, und der die letzten Nachkommen der
Makkabäer hinrichten liess. Bei diesen Kämpfen
war das Volk, besser die religiösen Führer des Volkes,

stark mitbeteiligt: die Sadduzäer und die
Pharisäer. Beide religiösen Gruppen rangen um
Anteil und Einflussnahme an der politischen
Macht, wie sie dem «Hohen Rat» zukam. Freilich
beschränkte sich diese politische Macht auf eine
gewisse innere Selbstverwaltung. Die eigentliche
Macht lag in den Händen der Römer. Dass ein
solches Ringen um Anteil an der politischen Macht,
wie es sich zwischen Sadduzäern und Pharisäern
abspielte, der Grundidee Gottes von einer
Kontrastgesellschaft zugunsten der Armen und Hilflosen

widerspricht, leuchtet klar ein.
Auch im sozialen Bereich zeigte sich der gleiche
«Verrat» am Plan Gottes. Da «gab es in einer
vornehmen Oberschicht, die sich aus priesterlichem
Hochadel und Grossgrundbesitzern rekrutierte,
verschwenderischen Luxus, der auch nach aussen
sichtbar in Erscheinung trat. Diese Schicht war
nur klein. Breit dagegen war eine Mittelschicht
der Handwerker und kleinen Gewerbetreibenden.
Das Leben dieser Mittelschicht war sehr bescheiden

Dann gab es die Gruppe der eigentlich
Armen, die gross gewesen ist, nur über das für den
jeweiligen Tag Lebensnotwendige verfügte und oft



258

genug nicht einmal das besass. Das waren die Tag-
löhner, die auf dem Markte standen und warteten,

ob sie wohl Arbeit bekämen (Mt 20, Iff.).
Wie oft wohl vergeblich? Auf der untersten
Stufe standen die Bettler, die Krüppel, die mit
Aussatz Behafteten, alle die, die aus der Gemeinschaft

ausgeschlossen waren. Mildtätigkeit zählte
freilich zu den besonders geschätzten guten Werken

des Judentums. Das mochte das Los dieser
Ärmsten der Armen etwas lindern. Es blieb
abgrundtief trostlos und vom Verkommen bedroht»
(T. Holtz).
Diese materiell-soziale Not wird noch verschärft
von deren religiöser Deutung her. Wir kennen aus
dem Johannesevangelium den Bericht von der
Heilung des Blinden. Spontan fragen die Jünger
Jesus: «Wer hat gesündigt, er selbst? Oder haben
seine Eltern gesündigt, so dass er blind wurde?»
(Jo 9, 2). Es war für die Juden selbstverständlich,
dass nicht nur Krankheit, sondern jede Not Folge
der Sünde war, das heisst: wer in Not geraten war,
musste sich als von Gott verworfen vorkommen.
Dementsprechend wurden solche Menschen auch
von den religiösen Führern beurteilt und verurteilt.

So beurteilen die Pharisäer diesen
Blindgeborenen: «Du bist ganz und gar in Sünden geboren,

und du willst uns belehren» (Jo 9, 34). Oder
als die Gerichtsdiener von den Hohepriestern und
Pharisäern ausgesandt worden waren, um Jesus
gefangen zu nehmen, unverrichteter Dinge
zurückkehrten mit der Begründung, dass viele aus
dem Volk an Jesus glaubten, entgegneten die
Pharisäer: «Dieses Volk, das vom Gesetz nichts
versteht, verflucht ist es» (Jo 7, 49).
All das zeigt klar, dass zur Zeit Jesu von der
Kontrastgesellschaft Gottes zugunsten der Armen
kaum eine Spur vorhanden war.

Jesu Grundsatzerklärung: Aufbau des Reiches
Gottes als Gottes Kontrastgesellschaft zugunsten
der Armen
Erst auf diesem Hintergrund ist Jesu Auftreten,
seine Verkündigung und sein Verhalten und Wirken,

in der ganzen Bedeutung zu erfassen. Nach
Markus beginnt Jesus seine Verkündigung mit

dem Programmwort: «Die Zeit ist erfüllt, das
Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und glaubt an
das Evangelium» (1, 15). Zwei Akzente enthält
dieser Aufruf: Reich Gottes, Kehrt um.
Betrachten wir zuerst den zweiten Akzent: Kehrt
um! Was ist mit dieser Umkehr gemeint? «Weil
Gott ein anderer ist als die Welt, entspricht das
Tun der Welt nicht der Gottesherrschaft. Weil
aber die Welt von Gott kam, kann sie zu ihm
zurückkehren. Die alte Forderung, die schon die
Verkündigung der alttestamentlichen Propheten
trug, wird hier wieder laut. Der Mensch, der der
Welt verfiel, dem Wolfsgesetz der Selbstbehauptung

auf Kosten seiner Mitmenschen, wird
zurückgerufen in die Solidarität der Menschlichkeit,
weil Gott jedem Menschen das Leben gab die
Umkehr wird verwirklicht in der Auslieferung des
Lebens an Gott, weg von der eigenen Sicherung
durch die Ausbeutung der Welt, die stets auf
Kosten anderen Lebens geht. Es ist das Erbe der
Propheten des Alten Testamentes, das sich hier in der
Umkehrforderung aufs neue lebendig entfaltet.
Und ebenso wie bei den Propheten dringt der Ruf
zur Umkehr nicht nur auf einen Wandel der inneren

Haltung, sondern fordert die Bewährung in
der Tat In der prophetischen Botschaft spielt
das soziale Verhalten eine entscheidende Rolle.
Der Schutz der Rechtlosen, die Parteinahme für
die Bedrückten sind zentrale Elemente solcher
Verkündigung» (T. Holtz).
Dass Jesus bei seiner Umkehrforderung wesentlich,

wenn nicht sogar vor allem, an diese
Parteinahme für die Unterdrückten, Rechtlosen, Schwachen

und Wehrlosen dachte, zeigen zwei andere
Stellen der Evangelien. Matthäus berichtet folgende

Begebenheit: «Johannes hörte im Gefängnis
von den Taten Christi. Da schickte er seine jünger
zu ihm und liess ihn fragen: Bist du der, der kommen

soll, oder müssen wir auf einen anderen warten?

Jesus antwortete ihnen: Geht und berichtet
Johannes, was ihr hört und seht: Blinde sehen
wieder, und Lahme gehen; Aussätzige werden
rein, und Taube hören; Tote stehen auf, und den
Armen wird das Evangelium verkündet» (11, 2-5).
Lukas berichtet vom ersten Auftreten Jesu in der





260

Synagoge von Nazaret. Dort liest er den Text aus
dem Propheten Jesaja vor: «Der Geist des Herrn
ruht auf mir; denn der Herr hat micht gesalbt. Er
hat micht gesandt, damit ich den Armen eine

gute Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen
die Entlassung verkünde und den Blinden das

Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit
setze und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (4,
16-19)- An beiden Stellen ist gerade von jenen
die Rede, die zur untersten sozialen Schicht gehören.

Damit sagt Jesus klar, was sein Programm im
Kern beinhaltet: Nichts anderes, als was Gott
will: eine Gesellschaft zugunsten der Armen,
Schwachen und Hilflosen.
Der zweite Akzent von Jesu Programmwort bei
Markus ist: Reich Gottes. Im Alten Testament hat
Reich oder Herrschaft Gottes verschiedene
Bedeutungen. Eine davon ist: «Jahwes Herrschaft und
Reich wird darin bestehen, dass Jahwe allem
Unrecht, aller Unterdrückung ein Ende bereitet»
(H. Fries). In diesem Sinn steht bei Jesaia
geschrieben: «Der Herr der Heere wird für alle
Völker ein Festmahl gebep Er zerreisst die
Hülle, die alle Nationen verhüllt, und die Decke,
die alle Völker bedeckt. Er beseitigt den Tod für
immer. Gott der Herr wischt die Tränen ab von
jedem Gesicht. Auf der ganzen Erde nimmt er von
seinem Volk die Schande hinweg» (25,6-8). Das
Festmahl, das gemeinsame Essen, hatte im antiken

Orient eine starke Symbolkraft, die sehr
lebendig empfunden wurde. «Essen und Trinken
gehören zu den elementarsten Bedingungen des

Lebens; der Lebensvollzug ist an sie gebunden.
Die Gewährung von Nahrung ist in fundamentaler

Weise Darreichung von Leben. Ebenso gehört
zum Leben menschliche Gesellschaft. Nur in
sozialer Einbindung kann der Mensch leben. Beides
verbindet sich in der Gemeinsamkeit des Essens»

(P. Holtz).
Es ist nun auffallend, dass Jesus zur Umschreibung

und Charakterisierung der Wirklichkeit des
Reiches Gottes das Bild von der Teilnahme an
einer festlichen Mahlzeit gebraucht. «Viele werden
aus Ost und West kommen und mit Abraham,
Isaak und Jakob zusammen zu Tisch liegen im

Himmelreich Reich Gottes)» (Mt 8,11). Vom
Reich Gottes und dem Ruf in dieses Reich handelt

auch das Gleichnis vom Gastmahl, das ein
Mann veranstaltet (Lk 14, 15 ff.). Mit diesen
Gleichnissen greift Jesus für sein Verständnis des
Reiches Gottes genau auf jenes Verständnis
zurück, wie es im oben zitierten Jesajatext vorliegt.
Jesus verkündet also das Reich Gottes «in der
Gestalt der Freude, der Hoffnung, des Trostes, der
Sinngebung, der Vergebung von Schuld - gerade
für jene, die auf der Schattenseite stehen; in der
damaligen Terminologie; für Zöllner und Sünder,

für die von Leid und Krankheit Geplagten»
(H. Fries).

Jesu «Gesetzgebung» zugunsten der Armen und
Hilflosen
Nicht nur in der Grundsatzerklärung greift Jesus
das «Programm Gottes» auf. Dasselbe tut er auch
in den «Ausführungsgesetzen». Matthäus bringt
die grosse Bergpredigt, in der Jesus auf die «Zehn
Lebensworte» des Alten Testamentes zurückgreift
und diese vertieft und radikalisiert. Im Alten
Testament ist den «Zehn Lebensworten» eine Präambel

vorangestellt, die anzeigt, wie diese Lebensworte

zu verstehen sind: «Ich bin Jahwe, dein
Gott, der dich aus Ägypten, dem Sklavenhaus
herausgeführt hat» (Ex 20,2; Deut 5,6). Ebenso
setzt, nach Matthäus, Jesus seiner Deutung der
Zehn Worte des Lebens eine Präambel voraus, die
berühmten Seligpreisungen: «Selig die arm sind
vor Gott, die Trauernden, die keine Gewalt
anwenden, die hungern und dürsten nach der
Gerechtigkeit, die Barmherzigen, die ein reines Herz
haben, die Frieden stiften» (5, 3-9). Lukas bringt
diese Seligpreisungen in noch radikalerer Form,
nicht «spiritualisiert» wie Matthäus: «Selig ihr
Armen, die ihr jetzt hungert, die ihr jetzt weint. .»

(6, 21 f.). Mit dieser Präambel nimmt Jesus gerade
jene in Schutz, die wehrlos sind und den Mächtigen

und Gewaltbesitzern nach Willkür ausgeliefert

sind. «Die Worte der Bergpredigt.
sprechen eben jene an, von denen man normalerweise
denkt, sie seien davon ausgeschlossen: die vor
Gott arm sind, die Trauernden, die keine Gewalt



261

anwenden, die hungern und dürsten nach der
Gerechtigkeit ...» (H. Fries).
Neben dieser generellen «Gesetzgebung» zugunsten

der Armen finden sich in den Evangelien
immer wieder einzelne Bestimmungen, welche die
Armen, Hilflosen in Schutz nehmen. Matthäus
hat solche Texte zusammengestellt: «Wer einem
dieser Kleinen, die an mich glauben, Ärgernis
gibt, dem wäre es besser, wenn ein Mühlstein um
seinen Hals gehängt und er in den Abgrund des
Meeres versenkt würde Seht zu, dass ihr keines
von diesen Kleinen geringachtet, denn ich sage
euch: Ihre Engel im Himmel schauen allezeit das

Angesicht meines himmlischen Vaters. Was meint
ihr? Wenn ein Mensch hundert Schafe hat und
eines sich verirrt, lässt er nicht die neunundneunzig
auf den Bergen zurück und sucht das verirrte.
So ist es nicht der Wille eures himmlischen Vaters,
dass eins von diesen Kleinen verlorengeht»
(18,4-16). Man hat diesen Abschnitt mit Recht
unter den Titel gesetzt: Die Sorge um die «Kleinen»

(W. Trilling). Man könnte diesen Titel noch
ergänzen mit «Vorliebe Gottes für die Kleinen»,
vor allem wenn man noch die andere Stelle dazu
nimmt, bei der auch von «Kleinen» die Rede ist:
«wer einem von diesen Kleinen auch nur mit
einem Becher Wasser auf den Jüngernamen hin
tränkt, wahrlich, ich sage euch, der wird seinen
Lohn nicht verlieren» (Mt 10,42).
Wer ist mit diesen «Kleinen» gemeint? Es sind die
gleichen, die Jesus in der Bergpredigt die
«Armen» nennt. Es sind «schlichte Jünger, die keine
führende Stellung in der Christenheit haben. In
ihnen ist das Wunder des Glaubens besonders

gross, da sie anscheinend keine äusserlich günstigen

Bedingungen mitbringen: Bildung, angesehener

Stand, Einfluss und Macht... Es sind die
Hungernden und Darbenden, die entrechteten
und verachteten kleinen Leute. Der Gemeinde
sollen diese besonders teuer sein, mit wacher Sorge

von ihr umhegt werden» (W. Trilling).

Jesus bevorzugt in seinem Wirken die Schwachen
und Hilflosen
Was Jesus in Worten gelehrt, das hat er auch in

seinem Leben getan. «Die Wortverkündigung
wird zur Zeichen- und Tathandlung: Jesus hält
Mahlgemeinschaft mit Zöllnern und Sündern. In
der Gemeinschaft des Mahles versichert er sie der
Gemeinschaft mit ihm selbst und mit seiner
Botschaft: zum Ärger und Ärgernis der Frommen
und Gerechten» (H. Fries). Wie gross dieses
Ärgernis war, zeigt ein Vorwurf, den man Jesus
machte: «Dieser Fresser und Säufer, dieser
Freund der Zöllner und Sünder (Mt 11, 19). Diesen

Menschen, Zöllnern und Sündern, wendet
sich Jesus zu, wobei der Begriff «Sünder» im weiten

Sinn zu verstehen ist: nicht nur jene, die wirklich

schweres Unrecht taten, wie Räuber, Mörder,
Betrüger, sondern auch jene galten als Sünder, die
wegen ihrer armseligen Lebensverhältnisse nicht
in der Lage waren, den aufwendigen Forderungen
pharisäischer Frömmigkeit gerecht zu werden.
Diesen Menschen wendet sich Jesus zu, «nicht,
weil sie den Beruf Zöllner hatten oder weil sie dieses

oder jenes taten, was in irgendeiner Weise als

sündhaft galt, sondern weil ihnen Gemeinschaft
verweigert wurde, weil ihnen, die ebenso wie alle
andern Menschen nach Heil verlangten, es

abgesprochen wurde» (P. Holtz).
Diese Zuwendung ist umso auffälliger, wenn man
etwa vor Augen hat, was in der Regel von Qumran
steht zur Zeit Jesu: «Toren, Verrückte, Einfältige,
Blinde, Lahme, Hinkende, Taube und Unmündige

- keiner darf in die Gemeinde aufgenommen
werden.» Dem gegenüber gelten solche Arme für
Jesus gerade als die bevorzugten Glieder jener
Gemeinschaft, die er um sich scharte. «Diese Schicht
des Volkes (die hungernden und darbenden,
verachteten und entrechteten kleinen Leute) war für
Jesu Wirken der erste Ackerboden für das himmlische

Saatkorn, sie ist es geblieben bis zum Ende.
Die Armen und Geringen sind mit Leidenschaft
von Jesus gesucht und geliebt worden. Sie sind die
Anwärter auf die Herrschaft Gottes schlechthin
(W. Trilling).

Folgen für die kirchliche Gemeinschaft
Diese Lehre und dieses Verhalten Jesu hat ganz
entscheidende Bedeutung für die Gemeinschaft



262

jener, die sich Jünger Jesu, Kirche nennen. Es ist
letztlich die Weiterführung des Auftrages, der an
Israel ergangen ist: eine Kontrastgesellschaft Gottes

zu sein. «Israel und die Kirche haben den Auftrag,

nicht zu sein, wie die andern Völker,
zugleich sind sie für alle Welt ein aufgerichtetes
Zeichen» (H. Fries). Markus überliefert ein Wort,
das genau diesen Auftrag formuliert: «Ihr wisst,
dass die, die als Herrscher gelten, ihre Völker
unterdrücken, und die Mächtigen ihre Macht über
die Menschen missbrauchen», und dann fügtjesus
den entscheidenden Satz hinzu: «Bei euch soll es

nicht so sein» (Mk 10, 42ff.).
So gilt für das Alte und das Neue Testament: «Die
Erkenntnis Gottes und das Erreichen der Nähe
Gottes sind engstens verbunden mit der Verwirklichung

des Gotteswillens in der Menschheit,
nämlich der Schaffung einer gerechten Sozialordnung

Die Verkündigung Jesu stand ganz im
Dienst dieses geoffenbarten Willens Gottes, der
gerechten Sozialordnung Gottes» (H. Vorgrimler).
Allerdings, die Gemeinschaft der Jünger Jesu, die
Kirche, hat sich von Anfang an schwer getan mit
der Verwirklichung dieses Auftrages, Kontrastgesellschaft

Gottes zu sein. Paulus musste schon in
Korinth die Reichen tadeln, dass bei den
Zusammenkünften zur Eucharistiefeier, der jeweils ein
Mahl vorausging, die Reichen unter sich im Über-
fluss assen und tranken, während die Armen,
meistens Sklaven, daneben hungern mussten (vgl.
1 Kor 11, 20ff.). Der Jakobusbrief muss tadeln,
dass die Reichen bevorzugt, die Armen benachteiligt

werden: «Wenn in eure Versammlung ein
Mann mit goldenen Ringen und prächtiger
Kleidung kommt, und zugleich kommt ein Armer in
schmutziger Kleidung, und ihr blickt auf den
Mann in der prächtigen Kleidung und sagt: Setz
dich hier auf den guten Platz! und zu dem Armen
sagt ihr: Du kannt dort stehen! oder: Setz dich zu
meinen Füssen! - macht ihr dann nicht
Unterschiede und fällt Urteile aufgrund verwerflicher
Überlegungen?» Und dann kommt der entscheidende

theologische Satz: «Hört, meine geliebten
Brüder: Hat Gott nicht die Armen in der Welt
auserwählt, um sie durch den Glauben reich und

zu Erben des Königreiches zu machen?» (2, 2-5).
Nicht nur in den Anfängen, immer hat sich die
Kirche schwer getan mit der von Gott gewollten
«Kontrastgesellschaft» zugunsten der Armen. Die
kirchliche Hierarchie liess sich verführen durch
Macht und Ansehen, verband sich mit den
Reichen und Mächtigen in Gesellschaft und Staat auf
Kosten der Armen und Schwachen. Hier ist eine
grundlegende Neueinstellung höchst fällig. Wie
das zu geschehen hat, das zeigen uns einsichtige
Bischöfe in Südamerika. Auf den Bischofskonferenzen

in Medellin und Puebla haben sie sich
entschieden zur «Option für die Armen», Partei zu
nehmen für die Armen. Dies nicht nur, weil die
Armen in erschreckendem Elend leben müssen,
sondern weil sie überrascht und mit Erstaunen
feststellen mussten, dass unter den Armen ein
explosionsartiger Glaubensaufbruch sich ereignete.
Gott selber hat hier unserer Zeit ein deutliches
Zeichen gesetzt, dass er der Gott der Armen und
Hilflosen ist, wie er das schon einmal in Jesus Wirken

gegeben hat, als er restlos arm und hilflos
war, ohne jede Macht, ohne jedes Ansehen,
verachtet, verlacht, verspottet, zum Abschaum der
Menschheit gemacht wurde. «Diesen Jesus habt
ihr durch die Hand von Gesetzlosen ans Kreuz
geschlagen und umgebracht. Diesen Jesus bat
Gott auferweckt. Nachdem er durch die rechte
Hand Gottes erhöht worden war und vom Vater
den verheissenen Heiligen Geist empfangen hatte,

hat er ihn ausgegossen. Mit Gewissheit
erkenne also das ganze Haus Israel: Gott hat ihn
zum Herrn und Messias gemacht, diesen Jesus,
den ihr gekreuzigt habt» (Apg 2, 23-36). Was
Petrus in der Pfingstpredigt hier Israel sagte, das gilt
uns allen. Gott hat durch Jesus die «Kontrastgesellschaft

Gottes» gegründet, in der die Armen
bevorzugt werden. An uns ist es, mitzuwirken,
dass diese Kontrastgesellschaft in der Kirche
immer mehr verwirklicht wird und so zum Zeichen
wird für alle Menschen und Völker, wie das wahre
Leben für alle möglich werden kann, eine kleine
Vorahnung von dem Reich Gottes, das Jesus
verkündet und gelebt hat und das Gott einmal voll
Wirklichkeit werden lassen wird.


	Ein Gott für die Armen und Wehrlosen. 2

