
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Wallfahrt gestern und heute. 6

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210

Wallfahren
gestern und heute 6

P. Anselm Bütler

Brauchtum an Marianischen
Wallfahrtsorten

In der letzten Folge dieser Artikelserie über das
Wallfahren war die Rede vom Wallfahrtsbrauchtum

im allgemeinen: Motivationen für die Wallfahrt,

auf dem Weg zum Wallfahrtsort, Brauchtum

an der Wallfahrtsstätte, Rückkehr. In der
jetzigen Folge soll nochmals das Thema «Brauchtum
an der Wallfahrtsstätte» behandelt werden, und
zwar bezogen auf das Brauchtum an Marianischen
Wallfahrtsstätten.

1. Brauchtum in Verbindung mit dem Gnadenbild
Ein Wallfahrtsort hebt sich von andern Kirchen
und Kapellen dadurch ab, dass bei den Gläubigen
die Überzeugung herrscht, hier sei Gott durch die
Heiligen in besonderer Weise den Menschen
nahe. Diese Nähe Gottes durch die Heiligen wird
gleichsam symbolisiert im Gnadenbild. Darum
hat sich im Verlauf der Zeit an Wallfahrtsorten
ein besonderes Brauchtum entwickelt, um mit
dem Gnadenbild in möglichst nahen Kontakt zu
kommen.
Ein erster und wohl wichtigster Kontakt besteht
im Anblicken des Gnadenbildes. Schon dieses
Anblicken des Gnadenbildes wird als religiös
beglückend empfunden. So können wir hier in
Mariastein viele Pilger beobachten, die einfach in der
Gnadenkapelle weilen und das Gnadenbild
anblicken. Es ist dies ein gläubiges Blicken auf Maria
in der Überzeugung, dass schon dieses gläubige
Blicken Hilfe vermitteln kann.
Aber die Pilger begnügten sich nicht nur mit dem
Sehen des Gnadenbildes, mit einem «Blickkontakt».

Sie strebten immer näher zum Gnadenbild
hin: sie beteten an den Stufen des Altars, auf dem
das Gnadenbild stand, und berührten diesen
Altar. Es entwickelten sich auch Bräuche, in denen
den Pilgern die direkte Berührung des Gnadenbildes.

ermöglicht wurde: An besonderen Festtagen
wurde da und dort das Gnadenbild den Pilgern
zum Kusse dargereicht. An andern Orten wurde



211

Maria hat geholfen bei schwerer Geburt. Alte Votivtafel in Mariastein (stark beschädigt),



212

das Gnadenbild in Prozession durch die Orte
getragen, um für die Häuser und deren Bewohner
Segen zu erflehen. Ein anderer Brauch, um das
Gnadenbild möglichst nahe an die Pilger zu bringen,

bestand darin, dass es an bestimmten Tagen
direkt über die Kranken hinweggetragen wurde,
die sich vor der Kirche auf den Boden gelegt hatten.

Eine Gruppe von Wallfahrtsbrauchtum bezieht
sich auf Dinge am Wallfahrtsort, die mit dem
Gnadenbild in besonderer Beziehung stehen: Es

wird Erde mitgenommen von der Stelle, an der
ein Gnadenbild ausgegraben worden war, oder
Holz von dem Baum, an dem das Gnadenbild
angebracht war. In Einsiedeln legten Wallfahrer ihre
kranken Hände in das sogenannte Malzeichen
über der Tür zur Gnadenkapelle, von dem man
glaubte, Christus habe hier bei der Einweihung
der Kapelle seine Finger gleichsam als Siegel zur
Bekräftigung eingedrückt. Aber ganz allgemein
erachteten die Pilger Erde und Staub des
Wallfahrtsortes, das Ol in der Lampe vor dem Gnadenbild,

Abgeschabtes und Abgeschnitzeltes als Dinge,

die vom Gnadenbild geheiligt waren. Wenn
auch von all diesen Bräuchen heute die meisten
verschwunden sind, einer hat sich durchgehalten,
ja ist zu immer grösserer Beliebtheit geworden:
die Verwendung des geheiligten Wassers der
Wallfahrtsstätte. Allgemein bekannt ist das
«Lourdes-Wasser». Aber auch andere Wallfahrtsorte

kennen solch durch das Gnadenbild bzw.
Maria geheiligtes Wasser. Solches Wasser wurde
und wird heute noch angewendet zur Heilung,
sowohl an den Wallfahrtsstätten selber wie auch
daheim.

Eine andere Gruppe von Wallfahrtsbräuchen
bilden Dinge, die von Menschen gefertigt und
gestaltet wurden. Diese erlangten eine besondere
«Heiligkeit», indem sie am Gnadenbild berührt
wurden. Das galt vor allem von Andachtsbildchen,

bei denen ausdrücklich vermerkt wurde:
Am Gnadenbild berührt. Noch wertvoller wurden
Andachtsbildchen erachtet, auf die ein kleines
Stück von den Kleidern geklebt war, die das
Gnadenbild trug. Während Andachtsbildchen ihren

besonderen Wert erhielten durch Berühren am
Gnadenbild, geschah das bei besonderen Kerzen,
indem ihnen Tropfreste oder heruntergebrannte
Stümpfe von Kerzen beigemischt wurden, die vor
dem Gnadenbild oder in der Wallfahrtskirche
angezündet worden waren.
Alle diese durch das Gnadenbild oder den
Wallfahrtsort besonders «geheiligten» Dinge und
Gegenstände wurden zu Hause mit besonderer
Andacht und Ehrfurcht behandelt. Sie wurden der
«Sammlung» von Andachtsgegenständen anderer
Wallfahrtsorte und anderer Devotionalien beigefügt,

wurden als Anhänger nebeneinander an die
Rosenkränze geheftet. Dabei muss man ehrlicherweise

zugeben, dass bei der Verehrung und
Verwendung solcher Wallfahrtsgegenstände der
Unterschied zwischen diesen und Amuletten und
andern Gebrauchsgegenständen des Aberglaubens
oft schwer auszumachen ist.

2. Opfer und Votivgaben
«Wenn schon Wallfahrtskirchen eines mittleren
Einzugsgebietes von den Kunsthistorikern in
Architektur und Ausstattung vielfach zu den
bedeutenderen kulturellen Leistungen einer Region
gezählt werden, dann sollte immer bewusst bleiben,
dass dieser Aufwand nur möglich wurde, weil die
Wallfahrer entsprechende Beiträge in die Opferstöcke

legten, von denen die Kirchenverwaltung
die Rechnungen der Künstler begleichen konnten.

Es entspricht der Mentalität der Volksfrömmigkeit,

dass mit der Bitte um Erhörung in einem
bestimmten Anliegen, aber auch mit dem Besuch
des Kultortes, nur um einer frommen Übung
nachzukommen, und erst recht, um Dank
abzustatten, eine «Gegenleistung» korrespondiert.
Diese «Gegenleistungen» erfassen - der Vielfalt
der Motivationen zu den Wallfahrten vergleichbar
- die verschiedensten Ausdrucksformen, Materialien

und Ausgestaltungen. Sie reichen von der
einfachen handgeformten Votivgabe oder der naiv
gemalten Tafel bis zum Kunstwerk, in dem ein
Goldschmied den Votanten nachbildet oder ein
hochbegabter Maler das Votivationsgeschehen im
Bild lebendig werden lässt. Sie reichen von der



213

Errettung aus höchster Lebensgefahr durch die Fürbitte Marias. Alte Votivtafel in Mariastein (stark beschädigt).



214

Zinsbarmachung der einfachen Leute zu den blut-
geschriebenen Weihebriefen der Fürsten, von
den gespendeten Naturalien zu herrlichen Pretio-
sa» (W. Pötzl).
Das Votivwesen war einst sehr reichhaltig ausgeprägt.

Das bezeugen alte Mirakelbücher, in denen
neben dem Bericht von wunderbaren Geschehen
auch die Votivgaben verzeichnet sind, die gespendet

wurden. Den grössten Anteil der Votivgaben
machten früher Geld- und Wachsopfer aus. Aber
es wurden auch eine Vielzahl anderer Gaben
gespendet. In den Mirakelbüchern der verschiedenen

Wallfahrtsorte sind als Gaben verzeichnet:
Hühner, das beste Stück Vieh (Kühe, Pferde,
Schafe).
Öfter vertreten sind Wachsbilder, die zum Teil
das Gewicht des Spenders haben, zum Teil
Nachbildungen bestimmter Körperteile darstellen:
Arme, Beine usw. Öfter werden auch Zeichen
gebracht, warum eine Wallfahrt gelobt wurde: die
Ketten der befreiten Gefangenen, die Krücken
des Lahmen, der Pfeil, mit dem ein Mann
angeschossen worden war, das Pferd samt Sattel, mit
dem ein Mann einen Unfall erlebt hatte. Auch
Kleider wurden als Opfergaben gespendet, wobei
die Bedeutung nicht immer klar ist, ob es sich um
einen Wertgegenstand handelt oder um Symbole,
dass mit den Kleidern gleichsam auch die Krankheit

abgelegt wurde.
Grundsätzlich ist zu sagen, dass das Volk alles am
Wallfahrtsort niederzulegen vermag, wodurch
sich ein Bezug herstellen lässt, so sogar Haarnadeln,

die bei Kopfweh geopfert wurden. In
Süditalien opfert man nach schweren Erkrankungen
hölzerne Särge in allen Grössen, um damit zum
Ausdruck zu bringen, dass man mit knapper Not
dem Tode entronnen ist. Wer Wallfahrtsorte am
Meer aufsucht, fühlt sich mitunter in ein
Schifffahrtsmuseum versetzt, da dort die verschiedenartigsten

Schiffsvotive vorherrschen.
Während Votivgaben oft auch einen materiellen
Wert darstellen, liegt die Bedeutung der Votivta-
feln in der gesteigerten Bekanntmachung. Das
persönlich oder durch Brief am Kultort angezeigte
Wunder findet Aufnahme in einem Buch, wird

zu bestimmten Zeiten einmal von der Kanzel
verkündet, vielleicht auch im Druck verbreitet.
Neben den Mirakelbüchern sind es vor allem die Vo-
tivtafeln, welche das Wunder bekannt machen
sollen. Dabei bieten diese Tafeln geringere oder
grössere Informationen über das Geschehen. Es

gab Votivtafeln, an denen der Betrachter nur
ungefähr das Geschehen ablesen konnte, es kann
nicht festgestellt werden, von wem und woher die
Votivtafel gebracht wurde. Daneben gibt es

Votivtafeln, die das Geschehen in allen Details
widergeben: Vom abgebildeten Gnadenbild richtet
sich ein Gnadenstrahl auf die menschliche
Hilfsbedürftigkeit, die recht anschaulich dargestellt ist:
der Verunglückte oder Kranke wird in seiner
Umgebung gezeigt, dazu kommt noch eine schriftliche,

oft umfangreiche Information über das
Geschehen.

Die Darbringung von Votivtafeln begann in der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. Um 1500
war die Darbringung von Votivtafeln im europäischen

Wallfahrtsbrauchtum allgemein bekannt.
Der Brauch blühte in der Brockzeit neu auf und
hielt sich vielfach weit ins 19. Jahrhundert hinein.
Heute hat die Industrie fast weitgehend diesen
Brauch in Beschlag genommen, zuerst mit den
eintönigen Marmortafeln, später mit vorfabrizierten

Holztafeln. Doch machen sich heute wieder
erste zaghafte Spuren individuell gestalteter
Votivtafeln bemerkbar. Es wäre zu wünschen, dass
solch individuelle Votivtafeln wieder neuen
Aufschwung erlebten.


	Wallfahrt gestern und heute. 6

