Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Wallfahrt gestern und heute. 6

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031806

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

210

Walltahren
gestern und heute 6

P. Anselm Biitler

Brauchtum an Marianischen
Wallfahrtsorten

In der letzten Folge dieser Artikelserie tiber das
Wallfahren war die Rede vom Wallfahrtsbrauch-
tum im allgemeinen: Motivationen fiir die Wall-
fahrt, auf dem Weg zum Wallfahrtsort, Brauch-
tum an der Wallfahrtsstitte, Riickkehr. In der jet-
zigen Folge soll nochmals das Thema «Brauchtum
an der Wallfahrtsstitte» behandelt werden, und
zwar bezogen auf das Brauchtum an Marianischen
Wallfahrtsstitten.

1. Brauchtum in Verbindung mit dem Gnadenbild
Ein Wallfahrtsort hebt sich von andern Kirchen
und Kapellen dadurch ab, dass bei den Glaubigen
die Uberzeugung herrscht, hier sei Gott durch die
Heiligen in besonderer Weise den Menschen
nahe. Diese Nihe Gottes durch die Heiligen wird
gleichsam symbolisiert im Gnadenbild. Darum
hat sich im Verlauf der Zeit an Wallfahrtsorten
ein besonderes Brauchtum entwickelt, um mit
dem Gnadenbild in moglichst nahen Kontakt zu
kommen.

Ein erster und wohl wichtigster Kontakt besteht
im Anblicken des Gnadenbildes. Schon dieses
Anblicken des Gnadenbildes wird als religios be-
gliickend empfunden. So kénnen wir hier in Ma-
riastein viele Pilger beobachten, die einfach in der
Gnadenkapelle weilen und das Gnadenbild an-
blicken. Es ist dies ein gliubiges Blicken auf Maria
in der Uberzeugung, dass schon dieses gliubige
Blicken Hilfe vermitteln kann.

Aber die Pilger begniigten sich nicht nur mit dem
Sehen des Gnadenbildes, mit einem «Blickkon-
takt». Sie strebten immer niher zum Gnadenbild
hin: sie beteten an den Stufen des Altars, auf dem
das Gnadenbild stand, und beriihrten diesen Al-
tar. Es entwickelten sich auch Briuche, in denen
den Pilgern die direkte Berthrung des Gnadenbil-
des erméglicht wurde: An besonderen Festtagen
wurde da und dort das Gnadenbild den Pilgern

zum Kusse dargereicht. An andern Orten wurde



211

&9 0 et
Maria hat geholfen bei schwerer Geburt. Alte Votiviafel in Mariastein (stark beschidigt).



212

das Gnadenbild in Prozession durch die Orte ge-
tragen, um fir die Hiuser und deren Bewohner
Segen zu erflehen. Ein anderer Brauch, um das
Gnadenbild méglichst nahe an die Pilger zu brin-
gen, bestand darin, dass es an bestimmten Tagen
direkt iiber die Kranken hinweggetragen wurde,
die sich vor der Kirche auf den Boden gelegt hat-
ten.

Eine Gruppe von Wallfahrtsbrauchtum bezieht
sich auf Dinge am Wallfahrtsort, die mit dem
Gnadenbild in besonderer Beziehung stehen: Es
wird Erde mitgenommen von der Stelle, an der
ein Gnadenbild ausgegraben worden war, oder
Holz von dem Baum, an dem das Gnadenbild an-
gebracht war. In Einsiedeln legten Wallfahrer ihre
kranken Hinde in das sogenannte Malzeichen
tber der Tur zur Gnadenkapelle, von dem man
glaubte, Christus habe hier bei der Einweihung
der Kapelle seine Finger gleichsam als Siegel zur
Bekriftigung eingedriickt. Aber ganz allgemein
erachteten die Pilger Erde und Staub des Wall-
fahrtsortes, das Ol in der Lampe vor dem Gnaden-
bild, Abgeschabtes und Abgeschnitzeltes als Din-
ge, die vom Gnadenbild geheiligt waren. Wenn
auch von all diesen Briuchen heute die meisten
verschwunden sind, einer hat sich durchgehalten,
ja ist zu immer grosserer Beliebtheit geworden:
die Verwendung des geheiligten Wassers der
Wallfahresstitte.  Allgemein bekannt ist das
«Lourdes-Wasser». Aber auch andere Wallfahrts-
orte kennen solch durch das Gnadenbild bzw.
Maria geheiligtes Wasser. Solches Wasser wurde
und wird heute noch angewendet zur Heilung, so-
wohl an den Wallfahrtsstitten selber wie auch da-
heim.

Eine andere Gruppe von Wallfahrtsbriuchen bil-
den Dinge, die von Menschen gefertigt und ge-
staltet wurden. Diese erlangten eine besondere
«Heiligkeit», indem sie am Gnadenbild beriihrt
wurden. Das galt vor allem von Andachtsbild-
chen, bet denen ausdriicklich vermerkt wurde:
Am Gnadenbild beriihrt. Noch wertvoller wurden
Andachtsbildchen erachtet, auf die ein kleines
Stiick von den Kleidern geklebt war, die das Gna-
denbild trug. Wihrend Andachtsbildchen ihren

besonderen Wert erhielten durch Berithren am
Gnadenbild, geschah das bei besonderen Kerzen,
indem ihnen Tropfreste oder heruntergebrannte
Stumpfe von Kerzen beigemischt wurden, die vor
dem Gnadenbild oder in der Wallfahrtskirche an-
geziindet worden waren.

Alle diese durch das Gnadenbild oder den Wall-
fahrtsort besonders «geheiligten» Dinge und Ge-
genstinde wurden zu Hause mit besonderer An-
dacht und Ehrfurcht behandelt. Sie wurden der
«Sammlung» von Andachtsgegenstinden anderer
Wallfahrtsorte und anderer Devotionalien beige-
fugt, wurden als Anhinger nebeneinander an die
Rosenkrinze geheftet. Dabei muss man ehrlicher-
weise zugeben, dass bei der Verehrung und Ver-
wendung solcher Wallfahrtsgegenstinde der Un-
terschied zwischen diesen und Amuletten und an-
dern Gebrauchsgegenstinden des Aberglaubens
oft schwer auszumachen ist.

2. Opfer und Votivgaben

«Wenn schon Wallfahrtskirchen eines mittleren
Einzugsgebietes von den Kunsthistorikern in Ar-
chitektur und Ausstattung vieltach zu den bedeu-
tenderen kulturellen Leistungen einer Region ge-
zahlt werden, dann sollte immer bewusst bleiben,
dass dieser Aufwand nur méglich wurde, weil die
Wallfahrer entsprechende Beitrige in die Opfer-
stocke legten, von denen die Kirchenverwaltung
die Rechnungen der Kinstler begleichen konn-
ten. Es entspricht der Mentalitit der Volksfrom-
migkeit, dass mit der Bitte um Erhérung in einem
bestimmten Anliegen, aber auch mit dem Besuch
des Kultortes, nur um einer frommen Ubung
nachzukommen, und erst recht, um Dank abzu-
statten, eine «Gegenleistung» korrespondiert.
Diese «Gegenleistungen» erfassen — der Vielfalt
der Motivationen zu den Wallfahrten vergleichbar
— die verschiedensten Ausdrucksformen, Materia-
lien und Ausgestaltungen. Sie reichen von der
einfachen handgeformten Votivgabe oder der naiv
gemalten Tafel bis zum Kunstwerk, in dem ein
Goldschmied den Votanten nachbildet oder ein
hochbegabter Maler das Vouvationsgeschehen im
Bild lebendig werden lisst. Sie reichen von der



213




214

Zinsbarmachung der einfachen Leute zu den blut-
geschriebenen Weihebriefen der Fiirsten, von
den gespendeten Naturalien zu herrlichen Pretio-
sa» (W. Potzl).

Das Vouvwesen war einst sehr reichhaltig ausge-
prigt. Das bezeugen alte Mirakelbiicher, in denen
neben dem Bericht von wunderbaren Geschehen
auch die Votivgaben verzeichnet sind, die gespen-
det wurden. Den grossten Anteil der Votivgaben
machten frither Geld- und Wachsopfer aus. Aber
es wurden auch eine Vielzahl anderer Gaben ge-
spendet. In den Mirakelbiichern der verschiede-
nen Wallfahrtsorte sind als Gaben verzeichnet:
Hithner, das beste Stiick Vieh (Kiihe, Pferde,
Schafe).

Ofter vertreten sind Wachsbilder, die zum Teil
das Gewicht des Spenders haben, zum Teil Nach-
bildungen bestimmter Korperteile darstellen:
Arme, Beine usw. Ofter werden auch Zeichen ge-
bracht, warum eine Wallfahrt gelobt wurde: die
Ketten der befreiten Gefangenen, die Kriicken
des Lahmen, der Pfeil, mit dem ein Mann ange-
schossen worden war, das Pferd samt Sattel, mit
dem ein Mann einen Unfall erlebt hatte. Auch
Kleider wurden als Opfergaben gespendet, wobei
die Bedeutung nicht immer klar ist, ob es sich um
einen Wertgegenstand handelt oder um Symbole,
dass mit den Kleidern gleichsam auch die Krank-
heit abgelegt wurde.

Grundsitzlich ist zu sagen, dass das Volk alles am
Wallfahrtsort niederzulegen vermag, wodurch
sich ein Bezug herstellen lisst, so sogar Haarna-
deln, die bei Kopfweh geopfert wurden. In Siid-
italien opfert man nach schweren Erkrankungen
hélzerne Sirge in allen Grossen, um damit zum
Ausdruck zu bringen, dass man mit knapper Not
dem Tode entronnen ist. Wer Wallfahrtsorte am
Meer aufsucht, fithlt sich mitunter in ein Schiff-
fahrtsmuseum versetzt, da dort die verschiedenar-
tigsten Schiffsvotive vorherrschen.

Wihrend Votivgaben oft auch einen materiellen
Wert darstellen, liegt die Bedeutung der Votivta-
feln in der gesteigerten Bekanntmachung. Das
personlich oder durch Brief am Kultort angezeigte
Wunder findet Aufnahme in einem Buch, wird

zu bestimmten Zeiten einmal von der Kanzel ver-
kiindet, vielleicht auch im Druck verbreiter. Ne-
ben den Mirakelbiichern sind es vor allem die Vo-
tivtafeln, welche das Wunder bekannt machen
sollen. Dabei bieten diese Tafeln geringere oder
grossere Informationen tiber das Geschehen. Es
gab Votivtafeln, an denen der Betrachter nur un-
getihr das Geschehen ablesen konnte, es kann
nicht festgestellt werden, von wem und woher die
Votivtafel gebracht wurde. Daneben gibt es Vo-
tivtafeln, die das Geschehen in allen Details wi-
dergeben: Vom abgebildeten Gnadenbild richtet
sich ein Gnadenstrahl auf die menschliche Hilfs-
bediirftigkeit, die recht anschaulich dargestellt ist:
der Verungliickte oder Kranke wird in seiner Um-
gebung gezeigt, dazu kommt noch eine schriftli-
che, oft umfangreiche Information tiber das Ge-
schehen.

Die Darbringung von Votivtafeln begann in der
zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts. Um 1500
war die Darbringung von Votivtafeln im europii-
schen Wallfahrtsbrauchtum allgemein bekannt.
Der Brauch blithte in der Brockzeit neu auf und
hielt sich vielfach weit ins 19. Jahrhundert hinein.
Heute hat die Industrie fast weitgehend diesen
Brauch in Beschlag genommen, zuerst mit den
eintdonigen Marmortafeln, spiter mit vorfabrizier-
ten Holztafeln. Doch machen sich heute wieder
erste zaghafte Spuren individuell gestalteter Vo-
tivtafeln bemerkbar. Es wiire zu wiinschen, dass
solch individuelle Votivtafeln wieder neuen Auf-
schwung erlebten.



	Wallfahrt gestern und heute. 6

