Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Unsere Oblatengemeinschaft

Autor: Willi, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031804

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ihm gefunden zu werden, und so aus ithm die
Kraft schépfen, auch eine solche schwere Situa-
tion in Frieden zu bestehen und ihr einen Sinn zu
verlethen.

Dies wird noch leuchtender und verheissungsvol-
ler, wenn wir eine zentrale Aussage iiber das Ver-
hiltnis Gottes zu den Menschen mit in Betracht
ziehen: die Vorliebe Gottes zu den Notleidenden.
«Der Gott der Bibel will G/iick fiir die Menschen,
die er erschaffen hat . . . In der Bibel steht auch et-
was vom Vorzug der Kleinen und Einfachen; in
der Ankiindigung des Reiches Gottes wird vom
Trost der Bediirftigen gesprochen, es gibt eine
Reinheit und Gliickseligkeit des Glaubens, eine
Unmittelbarkeit der Spiritualitit, ein Geheimnis
der Freiheit, was nicht unvereinbar ist mit dem
irmsten und verwundetsten Zustand des Mensch-
seins» (J. P. Jossua).

Wie gross diese Vorliebe Gottes zu den Notlei-
denden ist, hat uns Jesus geoffenbart in seinem
ganzen Leben und Wirken, vor allem aber 1n sei-
nem Sterben. Wenn man begreifen kann, dass im
Kreuz Gott als Mensch bis zum Aussersten des
menschlichen Leidens hinabgestiegen ist, um uns
zu retten, indem er uns die grosse Liebe Gottes
zeigte, so kann man darin auch die Solidaritit er-
kennen, die ihn mit der ganzen leidenden
Menschheit verbindet. Man kann sich davon tibet-
zeugen, dass es keine Situation gibt, die ihn nicht
berithrte und in der er uns nicht die Hand reichte.
In dieser Sicht kann das Leiden fiir den Glauben-
den sinnvoll werden. «Man kann dem Leiden ins
Auge blicken, diesem Leiden, von allen gehasst,
geleugnet und abgelehnt — und tatsichlich gibt es
keinen Ort, es zu lieben, es, das sich so unge-
wohnlich vergrossert und das so oft entwiirdigt
und zerstort —, aber man kann sich zu thm beken-
nen. Selbst im Leiden kann man Gott finden.
Diese Chance, dieses kleine Fiinkchen Hoffnung
und Freude, das auch im Leiden erfahren werden
kann, ist nicht das wertloseste Geschenk des
christlichen Glaubens fiir diejenigen, die ihn ge-
funden haben» (J. P. Jossua).

203

Unsere
Oblatengemeinschaft

P. Hugo Willi

Und sie verstanden nicht. .. Nach seiner Aufer-
stehung sagte Jesus zu seinen Jiingern: Wer glaubt
und sich taufen lisst, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk 16, 16). -~
Viele, die das horten, dachten: Dann kann uns
nichts passieren. Wir sind getauft, unser Heil ist
darum sicher. Tatsichlich, sie verstanden nicht!
Wir sind auf alle Arten Lebensversicherungen aus.
Es gibt sie auch fir das ewige Leben. Wir sollen
die Verheissungen Christi wortlich nehmen, aber
wir diirfen nicht am Buchstaben hingen bleiben.
Leichter presst sich ein Kamel durch ein Nade-
I6hr, als ein (Wort-)Reicher in den Himmel. Alle
Zusatzerklirungen zu den Verheissungen lauten
ndmlich: Nachfolge Christi!

Der hl. Benedikt, der «Vater des abendlindischen
Moénchtums», ist ein erprobter Fithrer in der
Nachfolge des Herrn. Er hat fiir seine Kloster eine
Ordensregel geschrieben. Sie zeichnet sich durch
Eifer ebenso aus wie durch kluges Masshalten. Be-
nedikt gibt die Richtung an, wie wir «unter Fiih-
rung des Evangeliums den Weg Christi» (Prolog)
finden und gehen konnen. Fir ihn ist einzig
Christus der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Benedikt hat die Regula fiir Monche geschrieben,
die in einer Klostergemeinschaft leben. Es wire
aber ein schwerwiegendes Missverstindnis, wollte
man seine Weisungen nur auf eine «weltfremde»
Monchsaskese einschrinken. Wir alle sind zum
gleichen Ziel hin berufen: zur Auferstehung in
Christus. Weil wir in der gleichen Richtung ge-
hen, miissen sich auch die Wege in den Leitlinien
treffen und vereinen.

Es gab deshalb zu allen Zeiten auch Christen, die
in der Welt draussen leben, die sich in der Regel
des hl. Benedikt umsahen, wie er den Weg des



204

Evangeliums Christi ins praktische Leben umzu-
setzen versuchte. Bis in die heutigen Tage fithlen
sich viele angesprochen und richten ihr Denken
und Tun nach den Grundsitzen Benedikts aus.
Wie jedes andere Benediktinerkloster zihlt auch
Mariastein eine ansehnliche Gruppe von Frauen
und Minnern aller Altersstufen und Berufe, die
sich in geistiger Verbindung mit unserer Gemein-
schaft bemiiht, unter Fithrung des hl. Benedikt
den Weg des Evangeliums zu gehen. Es sind unse-
re Oblaten. Die Oblaten sind keine «kleinen Mon-
che», halb im Kloster und halb in der Welt, auch
keine Menschen auf der Flucht aus den Standes-
und Berufspflichten, sondern voll engagierte
Christen dort, wo Gott sie hingestellt hat.

Der hl. Benedikt schuf mit seiner Regel eine
«Schule im Dienst des Herrn». Wer sich in diese
Schule begibt, sei es als Monch oder Laie, wird
sich die Schwerpunkte vor Augen halten miissen,
die im Kapitel 58 aufgefiihre sind: «Es sei die Sor-
ge des Novizenmeisters, dass der Eintretende
wahrhaft Gott sucht, ob er Eifer zeigt fiir den
Gottesdienst und den Gehorsam und Sinn hat fiir
Verdemiitigungen.»

Wabrbaft Gott suchen! Wir sind wihrend des
ganzen Lebens Suchende. Dass man am falschen
Ort suchen kann, zeigen die Siichte und Zwinge.
Benedikt sucht Gott dort, wo er sich nach seinem
eigenen Wort finden lisst: in Jesus Christus, sei-
nem Sohn, und im Mitmenschen.

Benedikt riumt der frohen Botschaft Jesu die zen-
trale Stellung ein. Der Mensch muss jeden Tag
neu lernen, auf Gottes Wort zu horen und nach
diesem Wort zu handeln. Unser Problem liegt
aber oft darin, dass in der praktizierten Werteord-
nung die Beschiftigung mit dem Evangelium der
hektischen Arbeit und der «Entspannung» zum
Opfer fillt. Es ist durchaus richtig, dass die Bibel
nicht so interessant ist fiir den Miiden wie die Ta-
geszeitung. Anderseits hat man das Wort Gottes
schon mit einem Stiick alten Brotes verglichen,
das man lange kauen muss, bis es seine Kraft her-
gibt. Dann wird es das Brot des Lebens!

Willst du Gott suchen, begegne ihm in den Mit-

menschen! In den Klostern Benedikts soll deshalb
der Gast wie Christus aufgenommen werden. Den
Armen und Pilgern ist die ganz besondere Sorge
zuzuwenden, weil wir in thnen noch mehr als in
andern Gisten Christus selbst beherbergen (Kap.
53). «Die Sorge um die Kranken sei erste und vor-
nehmste Aufgabe. Man soll ihnen wie dem wahr-
haftigen Christus dienen, nach dem Wort: «Ich
war krank, und ihr habt mich besucht», und «Was
ihr einem dieser Geringsten getan habt, das habt
ithr mir getan» (Kap. 36). Auch Greisen und Kin-
dern sollen wir in Gilite begegnen. Auf ihre
Schwichlichkeit ist immer Ricksicht zu nehmen
(Kap. 37).

Eifer fiir den Gottesdienst. «Nichts werde dem
Gottesdienst vorgezogen» (Kap. 43). Wirkt der
absolute Vorrang des Gotteslobes nicht wie der
Eckstein, an dem der ebenfalls absolute Vorrang
unseres Konsum- und Leistungsdenkens zer-
schmettert wird? Oder hort sich das lebensfremd
an, mindestens fiir Menschen im Kampf um das
tigliche Brot? Betende Klosterleute mit einfa-
chem Lebensstil und trotzdem frohen Gesichtern
konnten Schule machen - oder von Weltleuten
lernen, die, noch mehr beten, noch einfacher le-
ben und noch frohere Gesichter haben. Wir se-
hen: Ménche und Laien kénnen voneinander ler-
nen.

Unter Gottesdienst versteht der hl. Benedikt in er-
ster Linie das kirchliche Stundengebet. Es ist der
Lobpreis und die Danksagung, die Christus selber
als das Haupt des Mystischen Leibes zusammen
mit der Kirche dem himmlischen Vater darbringt.
Das Stundengebet besteht vornehmlich aus Psal-
men und aus Lesungen aus dem Schatz der Heili-
gen Schrift.

Auch der Christ in der Welt draussen muss dem
Tag einen geistlichen Rahmen geben. Genau so
wie ein Fass ohne Reifen auseinanderfillt. Ich bin
erbaut tiber unsere Benediktineroblaten, wie sie
sich bemiihen, wenigstens einen Teil der Gebets-
zeiten, besonders das Morgenlob und die Vesper,
mit der Klosterfamilie geistig mitzuhalten. Fiir
Oblaten gibt es ein eigenes Stundenbuch in



205

Verherrlichung des hi. Benedikt. Gemiilde von Br. Fridolin Dumeisen, Mariastetn, um 1690.



206

Volksausgabe, so dass die Beanspruchung pro Ge-
betszeit eine knappe Viertelstunde nicht tber-
schreitet. Die Vertiefung in die Psalmen ist zu-
dem eine unibertreffliche Gebetsschule fiir das
private Gebet.

Andererseits fithrt die Feier des Stundengebets
zur Feier der Eucharistie hin. Es weckt und for-
dert Glaube, Hoffnung, Liebe, Frommigkeit und
Opfergesinnung, also die notwendigen Vorausset-
zungen fiir eine fruchtbare Feier der Eucharistie.

Gehorsam. Die Pflicht kann durch kein Opfer er-
setzt werden. Gehorsam und Treue gegeniiber der
Pflichterfiillung ist keine Entwiirdigung der Frei-
heit, sondern bedeutet Adel der Seele. Ohne Ge-
horsam ist weder der einzelne entwicklungsfihig,
noch kann eine Gemeinschaft bestehen. Christus
nannte es seine Speise, den Willen des Vaters zu
erfiillen. Auch wir Nachfolger des Herrn sollen
den eigenen Willen hassen und uns nicht den
Trieben und Liisten ausliefern (Kap. 4). Der Ge-
horsam um Gottes willen werde deshalb nicht
zaghaft und nachlissig geleistet und nicht mit
Mutren oder Widerrede vollzogen (Kap. 5).

Wo ist die Ein- und Unterordnung ins gemein-
schaftliche Gefiige im allgemeinen hirter: in der
Welt draussen oder im Kloster? Wichtiger als die-
se Frage ist die Tatsache, dass echter Gehorsam ei-
nen ebenso starken Charakter wie grossen Selbst-
verzicht voraussetzt. Nur so macht er frei und
schiitzt vor Verbitterung. Auf diesem steilen Weg
kann uns die Regel des Ordensvaters begleiten,
welches immer unser Stand und unsere Stellung
sein mag. Wir lernen ein ehrfirchtiges und ver-
antwortungsvolles Verhalten gegeniiber den Vor-
gesetzten, den Gleichgestellten und den Unterge-
benen.

Sinn fir Verdemiitigungen. Man braucht diese
«Silberdisteln» nicht erst zu suchen; sie gehoren
zum Alltag. Die Lebensweisheit besteht darin, sie
richtig anzufassen. Verdemiitigungen erwachsen
uns ebenso aus den eigenen Schwichen, wie aus
den Begrenzungen der Mitmenschen. Es ist heute
Mode geworden, aus den menschlichen Schwi-
chen und Fehlern eine Art Mythos zu machen.

Dort aber, wo sich der Mythos als Frustration ent-
larft, tabuisiert man die Hindernisse oder weicht
thnen aus. Anders der gute Ordensmann, der
gute Christ: Er nimmt seine Begrenzung in De-
mut an. Er lisst den Frieden der Seele und die
Tiefe seiner Gottvereinigung nicht von dem beun-
ruhigen, was ihn vor sich selbst oder vor andern
klein macht.

Die Demut ist eine Schliisseltugend sowohl des
Ordenslebens als auch des Christenlebens. Aus
diesem Grunde ist das siebte Kapitel der heiligen
Regel iber die Demut eine Zusammenfassung der
benediktinischen Spiritualitit. Die «zwolf Stufen
der Demut» haben zum Ziel, uns einerseits der ei-
genen Armseligkeit bewusst werden zu lassen und
uns anderseits die Leiter der Selbstentiusserung
emporzufithren. Am Ende wird Gottes Kraft in
unserer Schwachheit zur Vollendung kommen (cf.
2 Kor 12, 9).

Wie wird man Benediktineroblate?

Man verabredet mit dem Oblatenrektor eine Aus-
sprache. Jenen, die Mariastein noch zu wenig ken-
nen, wird er bei dieser Gelegenheit auch das Klo-
ster zeigen, den der kiinftige Oblate soll eine At-
mosphire des Vertrauens finden und spiiren, dass
thn Heimat umgibt.

Es folgt eine Probezeit von ungefihr einem Jahr.
Durch einfithrende Gespriche in den Geist des
hl. Benedikt verschafft man sich von beiden Sei-
ten her Gewissheit tiber die Eignung als Oblate.
Nach dem Probejahr wird tiber die Zulassung zur
Oblation entschieden. Die Aufnahme als Oblate
geschieht nomalerweise im Rahmen einer Eucha-
ristiefeier. Der Aufnehmende stellt folgende Fra-
gen: «Wollen Sie unter der Fithrung des Evange-
liums und im Geist des heiligen Benedikt Ihren
Weg gehen und in allem wahrhaft Gott suchen?
Wollen Sie als Oblate sich bemiihen, Thr Taufver-
sptechen zu etfiillen, sich selbst zu verleugnen
und so Christus nachzufolgen?»

Die Oblation ist weder eine Ordensprofess noch
ein offentliches oder privates Geliibde, sondern
der feste Wille, das abgegebene Versprechen zeit-
lebens zu halten.



Durch die Eucharistie und das Stundengebet
nimmt der Oblate in dem thm moglichen Mass
am Opfern und Beten der klosterlichen Gemein-
schaft teil und ist ihr dadurch in besonderer Weise
verbunden. Inneres Beten und geistliche Lesung,
besonders der Heiligen Schrift, nehmen im Leben
des Oblaten einen besonderen Raum ein. Der
Weg zu Gott ist durch das siebte Kapitel der hl.
Regel iiber Demut vorgezeichnet. Es ist das Leben
in der Gegenwart Gottes und in der Erfullung sei-
nes Willens. Dieser Weg lisst den Oblaten im
Geiste des Gehorsams seine tiglichen Aufgaben
als Gottesdienst erkennen und erfiillen. An-
spruchslosigkeit und Einfachheit der Lebenshal-
tung sind Zeugnis jener inneren Freiheit, zu der
das Evangelium Jesu Christi fuhren will.
Zwischen der Klostergemeinschaft und den Obla-
ten besteht ein lebendiger Austausch durch Gebet
und Opfer, Hilfeleistungen und gegenseitige An-
regungen. Monatliche oder den Méglichkeiten an-
gepasste Gottesdienste und Versammlungen der
verschiedenen Oblatengruppen suchen den bene-
diktinischen Geist zu vertiefen. Es sind dies im-
mer auch wertvolle Gelegenheiten, die Pflege der
Gemeinschaft unter den Oblaten zu férdern.
Lieber Leser, kommen Sie auf die Frage nochmals
zuriick. . . .?

207

HY. Benedikt. Statue tn der Benedikiskapelle in Mariastein.



	Unsere Oblatengemeinschaft

