
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Unsere Oblatengemeinschaft

Autor: Willi, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


203

ihm gefunden zu werden, und so aus ihm die
Kraft schöpfen, auch eine solche schwere Situation

in Frieden zu bestehen und ihr einen Sinn zu
verleihen.
Dies wird noch leuchtender und verheissungsvol-
ler, wenn wir eine zentrale Aussage über das
Verhältnis Gottes zu den Menschen mit in Betracht
ziehen: die Vorliebe Gottes zu den Notleidenden.
«Der Gott der Bibel will Glück für die Menschen,
die er erschaffen hat... In der Bibel steht auch
etwas vom Vorzug der Kleinen und Einfachen; in
der Ankündigung des Reiches Gottes wird vom
Trost der Bedürftigen gesprochen, es gibt eine
Reinheit und Glückseligkeit des Glaubens, eine
Unmittelbarkeit der Spiritualität, ein Geheimnis
der Freiheit, was nicht unvereinbar ist mit dem
ärmsten und verwundetsten Zustand des Menschseins»

(J. P. Jossua).
Wie gross diese Vorliebe Gottes zu den
Notleidenden ist, hat uns Jesus geoffenbart in seinem

ganzen Leben und Wirken, vor allem aber in
seinem Sterben. Wenn man begreifen kann, dass im
Kreuz Gott als Mensch bis zum Äussersten des
menschlichen Leidens hinabgestiegen ist, um uns
zu retten, indem er uns die grosse Liebe Gottes
zeigte, so kann man darin auch die Solidarität
erkennen, die ihn mit der ganzen leidenden
Menschheit verbindet. Man kann sich davon
überzeugen, dass es keine Situation gibt, die ihn nicht
berührte und in der er uns nicht die Hand reichte.
In dieser Sicht kann das Leiden für den Glaubenden

sinnvoll werden. «Man kann dem Leiden ins

Auge blicken, diesem Leiden, von allen gehasst,
geleugnet und abgelehnt - und tatsächlich gibt es

keinen Ort, es zu lieben, es, das sich so
ungewöhnlich vergrössert und das so oft entwürdigt
und zerstört -, aber man kann sich zu ihm bekennen.

Selbst im Leiden kann man Gott finden.
Diese Chance, dieses kleine Fünkchen Hoffnung
und Freude, das auch im Leiden erfahren werden
kann, ist nicht das wertloseste Geschenk des

christlichen Glaubens für diejenigen, die ihn
gefunden haben» (J. P. Jossua).

Unsere
Oblatengemeinschaft
P. Hugo Willi

Und sie verstanden nicht. Nach seiner
Auferstehung sagtejesus zu seinenJüngern: Wer glaubt
und sich taufen lässt, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk 16, 16). -
Viele, die das hörten, dachten: Dann kann uns
nichts passieren. Wir sind getauft, unser Heil ist
darum sicher. Tatsächlich, sie verstanden nicht!
Wir sind auf alle Arten Lebensversicherungen aus.
Es gibt sie auch für das ewige Leben. Wir sollen
die Verheissungen Christi wörtlich nehmen, aber
wir dürfen nicht am Buchstaben hängen bleiben.
Leichter presst sich ein Kamel durch ein Nadelöhr,

als ein (Wort-)Reicher in den Himmel. Alle
Zusatzerklärungen zu den Verheissungen lauten
nämlich: Nachfolge Christi!
Der hl. Benedikt, der «Vater des abendländischen
Mönchtums», ist ein erprobter Führer in der
Nachfolge des Herrn. Er hat für seine Klöster eine
Ordensregel geschrieben. Sie zeichnet sich durch
Eifer ebenso aus wie durch kluges Masshalten.
Benedikt gibt die Richtung an, wie wir «unter
Führung des Evangeliums den Weg Christi» (Prolog)
finden und gehen können. Für ihn ist einzig
Christus der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Benedikt hat die Regula für Mönche geschrieben,
die in einer Klostergemeinschaft leben. Es wäre
aber ein schwerwiegendes Missverständnis, wollte
man seine Weisungen nur auf eine «weltfremde»
Mönchsaskese einschränken. Wir alle sind zum
gleichen Ziel hin berufen: zur Auferstehung in
Christus. Weil wir in der gleichen Richtung
gehen, müssen sich auch die Wege in den Leitlinien
treffen und vereinen.
Es gab deshalb zu allen Zeiten auch Christen, die
in der Welt draussen leben, die sich in der Regel
des hl. Benedikt umsahen, wie er den Weg des



204

Evangeliums Christi ins praktische Leben umzusetzen

versuchte. Bis in die heutigen Tage fühlen
sich viele angesprochen und richten ihr Denken
und Tun nach den Grundsätzen Benedikts aus.
Wie jedes andere Benediktinerkloster zählt auch
Mariastein eine ansehnliche Gruppe von Frauen
und Männern aller Altersstufen und Berufe, die
sich in geistiger Verbindung mit unserer Gemeinschaft

bemüht, unter Führung des hl. Benedikt
den Weg des Evangeliums zu gehen. Es sind unsere

Oblaten. Die Oblaten sind keine «kleinen Mönche»,

halb im Kloster und halb in der Welt, auch
keine Menschen auf der Flucht aus den Standesund

Berufspflichten, sondern voll engagierte
Christen dort, wo Gott sie hingestellt hat.
Der hl. Benedikt schuf mit seiner Regel eine
«Schule im Dienst des Herrn». Wer sich in diese
Schule begibt, sei es als Mönch oder Laie, wird
sich die Schwerpunkte vor Augen halten müssen,
die im Kapitel 58 aufgeführt sind: «Es sei die Sorge

des Novizenmeisters, dass der Eintretende
wahrhaft Gott sucht, ob er Eifer zeigt für den
Gottesdienst und den Gehorsam und Sinn hat für
Verdemütigungen. »

Wahrhaft Gott suchenl Wir sind während des

ganzen Lebens Suchende. Dass man am falschen
Ort suchen kann, zeigen die Süchte und Zwänge.
Benedikt sucht Gott dort, wo er sich nach seinem
eigenen Wort finden lässt: in Jesus Christus,
seinem Sohn, und im Mitmenschen.
Benedikt räumt der frohen Botschaft Jesu die
zentrale Stellung ein. Der Mensch muss jeden Tag
neu lernen, auf Gottes Wort zu hören und nach
diesem Wort zu handeln. Unser Problem liegt
aber oft darin, dass in der praktizierten Werteordnung

die Beschäftigung mit dem Evangelium der
hektischen Arbeit und der «Entspannung» zum
Opfer fällt. Es ist durchaus richtig, dass die Bibel
nicht so interessant ist für den Müden wie die
Tageszeitung. Anderseits hat man das Wort Gottes
schon mit einem Stück alten Brotes verglichen,
das man lange kauen muss, bis es seine Kraft
hergibt. Dann wird es das Brot des Lebens!
Willst du Gott suchen, begegne ihm in den Mit¬

menschen! In den Klöstern Benedikts soll deshalb
der Gast wie Christus aufgenommen werden. Den
Armen und Pilgern ist die ganz besondere Sorge
zuzuwenden, weil wir in ihnen noch mehr als in
andern Gästen Christus selbst beherbergen (Kap.
53). «Die Sorge um die Kranken sei erste und
vornehmste Aufgabe. Man soll ihnen wie dem
wahrhaftigen Christus dienen, nach dem Wort: «Ich
war krank, und ihr habt mich besucht», und «Was
ihr einem dieser Geringsten getan habt, das habt
ihr mir getan» (Kap. 36). Auch Greisen und
Kindern sollen wir in Güte begegnen. Auf ihre
Schwächlichkeit ist immer Rücksicht zu nehmen
(Kap. 37).

Eifer für den Gottesdienst. «Nichts werde dem
Gottesdienst vorgezogen» (Kap. 43). Wirkt der
absolute Vorrang des Gotteslobes nicht wie der
Eckstein, an dem der ebenfalls absolute Vorrang
unseres Konsum- und Leistungsdenkens
zerschmettert wird? Oder hört sich das lebensfremd
an, mindestens für Menschen im Kampf um das

tägliche Brot? Betende Klosterleute mit einfachem

Lebensstil und trotzdem frohen Gesichtern
könnten Schule machen - oder von Weltleuten
lernen, die, noch mehr beten, noch einfacher
leben und noch frohere Gesichter haben. Wir
sehen: Mönche und Laien können voneinander
lernen.

Unter Gottesdienst versteht der hl. Benedikt in
erster Linie das kirchliche Stundengebet. Es ist der
Lobpreis und die Danksagung, die Christus selber
als das Haupt des Mystischen Leibes zusammen
mit der Kirche dem himmlischen Vater darbringt.
Das Stundengebet besteht vornehmlich aus Psalmen

und aus Lesungen aus dem Schatz der Heiligen

Schrift.
Auch der Christ in der Welt draussen muss dem
Tag einen geistlichen Rahmen geben. Genau so
wie ein Fass ohne Reifen auseinanderfällt. Ich bin
erbaut über unsere Benediktineroblaten, wie sie
sich bemühen, wenigstens einen Teil der Gebetszeiten,

besonders das Morgenlob und die Vesper,
mit der Klosterfamilie geistig mitzuhalten. Für
Oblaten gibt es ein eigenes Stundenbuch in



205

Verherrlichung des hl. Benedikt. Gemälde von Br. Fridolin Dumeisen, Mariastein, um 1690.



206

Volksausgabe, so dass die Beanspruchung pro
Gebetszeit eine knappe Viertelstunde nicht
überschreitet. Die Vertiefung in die Psalmen ist
zudem eine unübertreffliche Gebetsschule für das

private Gebet.
Andererseits führt die Feier des Stundengebets
zur Feier der Eucharistie hin. Es weckt und
fördert Glaube, Hoffnung, Liebe, Frömmigkeit und
Opfergesinnung, also die notwendigen Voraussetzungen

für eine fruchtbare Feier der Eucharistie.

Gehorsam. Die Pflicht kann durch kein Opfer
ersetzt werden. Gehorsam und Treue gegenüber der
Pflichterfüllung ist keine Entwürdigung der
Freiheit, sondern bedeutet Adel der Seele. Ohne
Gehorsam ist weder der einzelne entwicklungsfähig,
noch kann eine Gemeinschaft bestehen. Christus
nannte es seine Speise, den Willen des Vaters zu
erfüllen. Auch wir Nachfolger des Herrn sollen
den eigenen Willen hassen und uns nicht den
Trieben und Lüsten ausliefern (Kap. 4). Der
Gehorsam um Gottes willen werde deshalb nicht
zaghaft und nachlässig geleistet und nicht mit
Murren oder Widerrede vollzogen (Kap. 5).
Wo ist die Ein- und Unterordnung ins
gemeinschaftliche Gefüge im allgemeinen härter: in der
Welt draussen oder im Kloster? Wichtiger als diese

Frage ist die Tatsache, dass echter Gehorsam
einen ebenso starken Charakter wie grossen
Selbstverzicht voraussetzt. Nur so macht er frei und
schützt vor Verbitterung. Auf diesem steilen Weg
kann uns die Regel des Ordensvaters begleiten,
welches immer unser Stand und unsere Stellung
sein mag. Wir lernen ein ehrfürchtiges und
verantwortungsvolles Verhalten gegenüber den
Vorgesetzten, den Gleichgestellten und den Untergebenen.

Sinn für Verdemütigungen. Man braucht diese
«Silberdisteln» nicht erst zu suchen; sie gehören
zum Alltag. Die Lebensweisheit besteht darin, sie

richtig anzufassen. Verdemütigungen erwachsen
uns ebenso aus den eigenen Schwächen, wie aus
den Begrenzungen der Mitmenschen. Es ist heute
Mode geworden, aus den menschlichen Schwächen

und Fehlern eine Art Mythos zu machen.

Dort aber, wo sich der Mythos als Frustration
entladt, tabuisiert man die Hindernisse oder weicht
ihnen aus. Anders der gute Ordensmann, der

gute Christ: Er nimmt seine Begrenzung in
Demut an. Er lässt den Frieden der Seele und die
Tiefe seiner Gottvereinigung nicht von dem
beunruhigen, was ihn vor sich selbst oder vor andern
klein macht.
Die Demut ist eine Schlüsseltugend sowohl des
Ordenslebens als auch des Christenlebens. Aus
diesem Grunde ist das siebte Kapitel der heiligen
Regel über die Demut eine Zusammenfassung der
benediktinischen Spiritualität. Die «zwölf Stufen
der Demut» haben zum Ziel, uns einerseits der
eigenen Armseligkeit bewusst werden zu lassen und
uns anderseits die Leiter der Selbstentäusserung
emporzuführen. Am Ende wird Gottes Kraft in
unserer Schwachheit zur Vollendung kommen (cf.
2 Kor 12, 9).

Wie wird man Benediktineroblate
Man verabredet mit dem Oblatenrektor eine
Aussprache. Jenen, die Mariastein noch zu wenig
kennen, wird er bei dieser Gelegenheit auch das Kloster

zeigen, den der künftige Oblate soll eine
Atmosphäre des Vertrauens finden und spüren, dass

ihn Heimat umgibt.
Es folgt eine Probezeit von ungefähr einem Jahr.
Durch einführende Gespräche in den Geist des

hl. Benedikt verschafft man sich von beiden Seiten

her Gewissheit über die Eignung als Oblate.
Nach dem Probejahr wird über die Zulassung zur
Oblation entschieden. Die Aufnahme als Oblate
geschieht nomalerweise im Rahmen einer
Eucharistiefeier. Der Aufnehmende stellt folgende
Fragen: «Wollen Sie unter der Führung des Evangeliums

und im Geist des heiligen Benedikt Ihren
Weg gehen und in allem wahrhaft Gott suchen?
Wollen Sie als Oblate sich bemühen, Ihr
Taufversprechen zu erfüllen, sich selbst zu verleugnen
und so Christus nachzufolgen?»
Die Oblation ist weder eine Ordensprofess noch
ein öffentliches oder privates Gelübde, sondern
der feste Wille, das abgegebene Versprechen
zeitlebens zu halten.



207

Durch die Eucharistie und das Stundengebet
nimmt der Oblate in dem ihm möglichen Mass

am Opfern und Beten der klösterlichen Gemeinschaft

teil und ist ihr dadurch in besonderer Weise
verbunden. Inneres Beten und geistliche Lesung,
besonders der Heiligen Schrift, nehmen im Leben
des Oblaten einen besonderen Raum ein. Der
Weg zu Gott ist durch das siebte Kapitel der hl.
Regel über Demut vorgezeichnet. Es ist das Leben
in der Gegenwart Gottes und in der Erfüllung seines

Willens. Dieser Weg lässt den Oblaten im
Geiste des Gehorsams seine täglichen Aufgaben
als Gottesdienst erkennen und erfüllen.
Anspruchslosigkeit und Einfachheit der Lebenshaltung

sind Zeugnis jener inneren Freiheit, zu der
das Evangelium Jesu Christi führen will.
Zwischen der Klostergemeinschaft und den Oblaten

besteht ein lebendiger Austausch durch Gebet
und Opfer, Hilfeleistungen und gegenseitige
Anregungen. Monatliche oder den Möglichkeiten an-
gepasste Gottesdienste und Versammlungen der
verschiedenen Oblatengruppen suchen den bene-
diktinischen Geist zu vertiefen. Es sind dies
immer auch wertvolle Gelegenheiten, die Pflege der
Gemeinschaft unter den Oblaten zu fördern.
Lieber Leser, kommen Sie auf die Frage nochmals
zurück.

Hl. Benedikt. Statue in der Benediktskapelle in Mariastein.


	Unsere Oblatengemeinschaft

