Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Gott will Gluck fur die Menschen
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

seine Aufgabe an uns Novizen bestens erfullte.
1948 wurde er Zeremoniar und Vizegastpater.
Eine Zeitlang wirkte er auch am Kollegium in Alt-
dorf, aber sein Verbleiben dort dauerte nicht lan-
ge; man sagt, sein ausserordentliches Gedichtnis
habe dort nicht allen Prifekten behagt!

Als 1950 der Pfarrer von Hofstetten, P. Ignaz
Ruckstuhl, Spiritual im Frauenkloster auf dem
Gubel wurde, bestimmte Abt Basilius unsern Ju-
bilar als dessen Nachfolger in der genannten Klo-
sterpfarrei. Schon bald wurde er auch Kimmerer
des Ruralkapitels Dorneck-Thierstein. Im Jahre
1975 konnte der eifrige und gestrenge, aber auch
herzensgute Pfarrer sein silbernes Pfarrjubilium
begehen. Trotzdem sich bald die ersten gesund-
heitlichen «Alterserscheinungen»  einstellten,
blieb P. Benedikt noch weitere sieben Jahre in sei-
ner Pfarrei. Nicht ungern kehrte er 1982 nach Ma-
riastein zuriick. Hier gedachte er, in der Wall-
fahrts- und Aushilfsseelsorge seine Krifte weiter-
hin einzusetzen und das lange Zeit entbehrte Ge-
meinschaftsleben zu geniessen. Er war aber bereit,
nochmals eine Expositur zu iibernehmen, als
nimlich P. Johannes krankheitshalber den Dienst
eines Spirituals in Ofteringen zur Verfiigung stel-
len musste.

So wirkt P. Benedikt heute wieder dort, wo er auf
der Heimreise aus der Gefangenschaft eine erste
Rast einlegen konnte. Und wie damals sind die
Schwestern auch heute aufs beste fiir sein leibli-
ches Wohl besorgt, wihrend er sich nach bestem
Wissen und Gewissen um ihr geistiges und seeli-
sches Heil annimmt. Wir wissen aber auch seinen
Wunsch, seinen Lebensabend in der Gemein-
schaft der Mitbriider zu verbringen, zu schitzen.

Inzwischen aber wollen wir mit grosser Dankbar-
keit und Anerkennung fiir seinen treuen Einsatz
im Dienste des Klosters und der Kirche seine gol-
dene Profess wiirdig und geziemend feiern und
thm seine eigenen Worte der Zuversicht und des
Optimismus in Erinnerung rufen: «Gott will in al-
lem unsere Hingabe, und wir ruhen am Herzen
seiner Vorsehung.» (Aus dem Tagebuch eines Ge-
fangenen, «Glocken von Mariastein» 1945/46,
S. 78.)

199

Gott will Gluck
fiir die Menschen

P. Anselm Biitler

Im Buch der Weisheit, einem der schénsten Texte
1m Alten Testament iiber Gottes Verhalten zu uns
Menschen, findet sich folgende wunderschone
Aussage tiber Gott: «Du hast mit allem Erbarmen,
weil du alles vermagst, und siehst tiber die Siin-
den des Menschen hinweg, damit sie sich bekeh-
ren. Du [iebst alles, was ist, und verabscheust
nichts von allem, was du gemacht hast; denn hit-
test du etwas gehasst, so hittest du es nicht ge-
schaffen. Wie kénnte etwas ohne deinen Willen
Bestand haben, oder wie kénnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen
wire? Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist,
Herr, du Freund des Lebens» (Weish. 11, 23-26).
So schén und tostlich, ermutigend und zuver-
sichtlich dieser Text ist, er bietet vielen Menschen
heute grosse Schwierigkeiten, diese Aussagen {iber
Gott anzunehmen und zu bejahen. Denn zu gross
ist das Leid und die Not, das schreckliche Schick-
sal vieler kranker, leidender, unterdriickter, ver-
folgter, gepeinigter Menschen, als dass diese
Wirklichkeit des Leides mit dieser zuversichtli-
chen Aussage tiber Gott vereinbar erscheint. Gibt
es eine Moglichkeit, auch den heutigen Menschen
Zugang zum gemeinten Sinn dieser Aussage zu
verschaffen?



200

1. Zeithedingtes Verstindnis des Wirkens Gottes
in der Welt

Die eigentliche Schwierigkeit dieses und zhnlicher
Texte iiber Gottes Verhalten zu uns Menschen ist
nicht die Tatsache, dass es iiberhaupt Leid und
Ubel gibt. Schwierigkeit macht vielmehr die Tat-
sache, dass Gottes Verhalten und Wirken in der
Welt so ganz und direkt unmittelbar verstanden
wird. Wenn wir die Bibel unter diesem Gesichts-
punkt lesen, so treffen wir wohl auf jeder Seite
Aussagen an, die von einem solchen direkten und
unmittelbaren Eingreifen Gottes in den Ablauf
des Weltgeschehens, der Geschichte und des Le-
bens des einzelnen Menschen die Rede ist. Zihlen
wir nur einige bekannte Berichte auf: die Sintflut;
Gott ldsst zur Strafe fiir die Siinden eine riesige
Uberschwemmung auf der Erde geschehen. Gott
vernichtet die Stidte Sodoma und Gomorrha we-
gen ihrer Siindhaftigkeit, lisst die Plagen iiber
Agypten kommen, greift in den Kriegen Israels
wunderbar ein und vernichtet mit eigenen Hin-
den die Feinde, ohne dass Israel zu kimpfen
braucht, so etwa bei der Eroberung Jerichos. Aber
auch im rettenden Sinn greift Gott direkt ein: Er
ruft Abraham und fithrt thn in ein neues Land, er
warnt Lot und bewegt thn, Sodoma zu verlassen.
Er fithrt und leitet Jakob in seinem Leben und
gibt ihm immer wieder direkte Anweisungen, wie
er sich zu verhalten habe. Erst recht wird diese di-
rekte Leitung Gottes hervorgehoben bei Joseph
und seinem Schicksal. Gerade im Buch der Weis-
heit, aus dem oben ein entscheidender Text ange-
fuhrt wurde, ist dieses Verstindnis des direkten
Eingreifens Gottes vorherrschend. Zwar ist hier
von der «Weisheit» die Rede, die alles leitet und
lenkt, aber diese Weisheit ist letztlich identisch
mit Gott. So heisst es vom Werden des Volkes Is-
rael: «<Die Weisheit hat ein heiliges Volk, ein un-
tadeliges Geschlecht, aus der Gewalt einer Nation
gerettet, die es unterdriickte ... Sie fiihrte sie
durch das Rote Meer und geleitete sie durch ge-
waltige Wasser.»

Diese Vorstellung von Gottes Wirken und Ein-
greifen in der Welt ist auch heute noch bei vielen
Menschen lebendig. Wie oft ist bei einem Un-

glick die Rede vom Eingreifen Gottes, etwa:
«Hier hat Gott sichtbar eingegriffen.» Und vor al-
lem beim Tode ist die Rede davon, dass Gott die
Todesstunde bestimmt hat. Wenn einer bei ei-
nem schweren Unglick mit dem Leben davon
kam, heisst es gerne: «Seine Stunde war von Gott
noch nicht bestimmt.» Oder umgekehrt, wenn ei-
ner unvermutet stirbt: «Gott hat seine Stunde
festgesetzt.» Und wohl viele wiirden auch heute
noch folgende Aussage als richtig unterschreiben:
«Niemand kann sagen, sein Leben hitte keinen
Sinn, weil das Dasein Gottes, so wie es ist, von
Gott gewollt 1st. Von thm kommt das Geschenk
unseres Ablebens und auch unvermutete Ereignis-
se. Wir kénnen lediglich seine Vorsehung anbeten
und uns seinem Willen unterwerfen. Er ist es, der
weiss, welchen Sinn dies alles haben kann, er, der
uns zu gegebener Zeit von dieser Welt abberuft.»

2. Schwierigkeiten mit diesem Verstindnis

des Wirkens Gottes
Es soll nun nicht gesagt werden, dass eine solche
Deutung des Wirkens Gottes in der Welt und im
Leben des Menschen falsch sei. Es ist eine «Deu-
tung», ein Erklirungsversuch fiir das Geheimnis
Gottes und seines Wirkens, das immer Geheimnis
bleibt. Jede Deutung ist immer bedingt und ab-
hingig von einer bestimmten Gesamtvorstellung
der ganzen Wirklichkeit. Und sicher gibt es auch
heute noch viele Gliubige, denen diese Deutung
eine wertvolle Hilfe ist, um ihren Glauben an
Gott lebendig zu erhalten und zu leben.
Aber dies ist nicht die einzige Méglichkeit der
Deutung von Gottes Verhalten.
Vor allem Menschen, die geprigt sind von den
heutigen modernen Naturwissenschaften, bietet
ein solches Verstindnis oft ein fast uniiberwindba-
res Hindernis fiir den Zugang an den Glauben an
einen Gott, der sich seit Mose und vor allem in Je-
sus geoffenbart hat als ein «Gott fiir uns». Dazu
kommen fiir viele Menschen die Schwierigkeiten,
die am Anfang genannt wurden: die ganze Not in
unserer Welt. Wie oft héren wir die Aussage:
«Wenn es einen Gott gibt, der sich um uns kiim-
mert, wie kann er dann solche Not zulassen?»



201

«Du liebst alles, was ist, Herr, du Freund des Lebens.»



202

Koénnen wir und miissen wir tatsichlich bei jedem
Ereignis von einem speziellen Willensakt Gottes
reden. Uberdenken wir kurz nur etwa folgendes:
Jeder Mensch hat seinen ganz bestimmten Korper
und seine Anlagen, die thm bei der «genetischen
Lotterie» mitgegeben wurden; jeder hat seinen
Charakter, der durch affektive Beziehungen in
unserer Kindheit und durch Reichhaltigkeit oder
Entbehrungen unseres sozialen Milieus geformt
wurde, jeder erlebt Ereignisse des Daseins. Und
das alles hat zu der Situation gefithrt, die nun die
unsere ist bis zur Stunde unseres Todes. Kénnen
wir da sagen, dass hier bei jedem dieser Elemente
ein ganz spezieller Wille Gottes dabei entschei-
dend mitwirkte? Zwar ist es wahr, «dass bei all
diesen Gegebenheiten Gott mit dabei war, dass
wir alles aus der Hand Gottes mit Danksagung an-
nehmen kénnen, oder aber thn in Bausch und Bo-
gen anklagen kénnen wegen des ungcrechtfertlg-
ten Ubermasses an Bosem, aber es ist nicht weni-
ger wahr, dass wir dies alles weder auf seinen spe-
ziellen Willen beziehen konnen, noch erwarten
kénnen, dass sie in jedem Fall sinnvoll sind» (J. P.
Jossua).

Auch von der Naturwissenschaft her zeigt sich,
dass die Rede vom «speziellen Willen Gottes» in
jedem Ereignis heute kaum mehr nachvollziehbar
ist. Die Naturwissenschaft zeigt, dass jedes Ereig-
nis in einer uniibersehbaren Verkettung mit an-
dern Ereignissen steht. Daher kann eine Einzeltat-
sache, sei sie nun gliicklich oder ungliicklich,
nicht mehr vom Fluss des Universums losgeldst
werden und direkt auf eine erste Ursache, Gott,
bezogen werden.

Von beiden Zugingen her wird es schwierig, fur
viele iiberhaupt nicht mehr méglich, sinnvoll vom
«Willen Gottes» fiir eine einzelne Tatsache zu re-
den. «Das soll nicht heissen, Gott sei nicht der
Schépfer aller Dinge wie auch der des Geheimnis-
ses des Seins. Dies aber in einer ganz und gar ge-
heimnisvollen Weise, die es uns nicht gestattet,
eine bestimmte Absicht uns gegeniiber daraus zu
lesen ... Zweifellos haben wir es hier mit einer
Kopernikanischen Wende im religiosen Bereich
zu tun, und zwar in dem Mass der gedanklichen

Verinderungen, die den Beginn der Moderne be-
gleitet haben; ohne Zweifel ist es aber auch sehr
traurig, dass diese unmittelbare Bezichung zu
Gott in den Naturereignissen und auch in denen
der Geschichte verlorengegangen ist» (P. J. Jos-
sua).

3. Ein neues Verstindnis fiir Gottes Wirken in
Natur und unserem Leben

Auch wenn fiir viele Menschen das traditionelle
Verstindnis fiir Gottes Wirken in Natur und un-
serem Leben nicht mehr nachvollziehbar ist, so ist
damit nicht jede Moglichkeit verbaut. Wir miis-
sen nur versuchen, den gemeinten Sinn und In-
halt der biblischen Aussagen Uber das Wirken
Gottes in Natur, Geschichte und unserem Leben
herauszuschilen aus der zeitbedingten Verklei-
dung. Wenn das gelingt, wird klar sein: Die Be-
zichungen, die Gott nach der Botschaft der Pro-
pheten und Jesu Christi zu den Menschen hat, ist
von solcher Tiefe, dass sie die «Kopernikanische
Wende» im religiésen Bereich tiberstehen kann.
«Sicher, in der Bibel gibt es Schilderungen der un-
mittelbaren Abhingigkeit der Ereignisse von
Gott. Einerseits aber handelt es sich dabei nicht
um eine von der Vorsehung bestimmte Ordnung,
welche das Bose erkliren konnte (eher um unvor-
hersehbare Eingriffe eines Lebendigen), anderer-
seits st dies nicht ihre entscheidende Hinterlas-
senschaft. Das, was uns in der Bibel am eindring-
lichsten berichtet wird, ist, dass es keine Situation
gibt, in der uns Gott nicht wieder einholen kénn-
te — sei sie nun durch die Zufille der Existenz oder
sogar durch unsere eigene Schuld entstanden.
Mehr noch, er ruft uns zu und wartet auf uns, um
unsere Zukunft zu sein» (J. P. Jossua).

Diese Botschaft kann gerade fiir Menschen, die
schwere Situationen durchstehen miissen, be-
freiend wirken und kann thnen Mut geben. Zwar
kénnen wir aus unserer Beziehung zu Gott keine
bedingungslose Bejahung von Sinnhaftigkeit in
unserer Situation erwarten. Aber wer leichthin ei-
nen Ausweg aus einer solchen Situation sucht,
z.B. durch Selbstmord, kénnte die Moglichkeit
verfehlen, hier und jetzt Gott zu finden und von



ihm gefunden zu werden, und so aus ithm die
Kraft schépfen, auch eine solche schwere Situa-
tion in Frieden zu bestehen und ihr einen Sinn zu
verlethen.

Dies wird noch leuchtender und verheissungsvol-
ler, wenn wir eine zentrale Aussage iiber das Ver-
hiltnis Gottes zu den Menschen mit in Betracht
ziehen: die Vorliebe Gottes zu den Notleidenden.
«Der Gott der Bibel will G/iick fiir die Menschen,
die er erschaffen hat . . . In der Bibel steht auch et-
was vom Vorzug der Kleinen und Einfachen; in
der Ankiindigung des Reiches Gottes wird vom
Trost der Bediirftigen gesprochen, es gibt eine
Reinheit und Gliickseligkeit des Glaubens, eine
Unmittelbarkeit der Spiritualitit, ein Geheimnis
der Freiheit, was nicht unvereinbar ist mit dem
irmsten und verwundetsten Zustand des Mensch-
seins» (J. P. Jossua).

Wie gross diese Vorliebe Gottes zu den Notlei-
denden ist, hat uns Jesus geoffenbart in seinem
ganzen Leben und Wirken, vor allem aber 1n sei-
nem Sterben. Wenn man begreifen kann, dass im
Kreuz Gott als Mensch bis zum Aussersten des
menschlichen Leidens hinabgestiegen ist, um uns
zu retten, indem er uns die grosse Liebe Gottes
zeigte, so kann man darin auch die Solidaritit er-
kennen, die ihn mit der ganzen leidenden
Menschheit verbindet. Man kann sich davon tibet-
zeugen, dass es keine Situation gibt, die ihn nicht
berithrte und in der er uns nicht die Hand reichte.
In dieser Sicht kann das Leiden fiir den Glauben-
den sinnvoll werden. «Man kann dem Leiden ins
Auge blicken, diesem Leiden, von allen gehasst,
geleugnet und abgelehnt — und tatsichlich gibt es
keinen Ort, es zu lieben, es, das sich so unge-
wohnlich vergrossert und das so oft entwiirdigt
und zerstort —, aber man kann sich zu thm beken-
nen. Selbst im Leiden kann man Gott finden.
Diese Chance, dieses kleine Fiinkchen Hoffnung
und Freude, das auch im Leiden erfahren werden
kann, ist nicht das wertloseste Geschenk des
christlichen Glaubens fiir diejenigen, die ihn ge-
funden haben» (J. P. Jossua).

203

Unsere
Oblatengemeinschaft

P. Hugo Willi

Und sie verstanden nicht. .. Nach seiner Aufer-
stehung sagte Jesus zu seinen Jiingern: Wer glaubt
und sich taufen lisst, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk 16, 16). -~
Viele, die das horten, dachten: Dann kann uns
nichts passieren. Wir sind getauft, unser Heil ist
darum sicher. Tatsichlich, sie verstanden nicht!
Wir sind auf alle Arten Lebensversicherungen aus.
Es gibt sie auch fir das ewige Leben. Wir sollen
die Verheissungen Christi wortlich nehmen, aber
wir diirfen nicht am Buchstaben hingen bleiben.
Leichter presst sich ein Kamel durch ein Nade-
I6hr, als ein (Wort-)Reicher in den Himmel. Alle
Zusatzerklirungen zu den Verheissungen lauten
ndmlich: Nachfolge Christi!

Der hl. Benedikt, der «Vater des abendlindischen
Moénchtums», ist ein erprobter Fithrer in der
Nachfolge des Herrn. Er hat fiir seine Kloster eine
Ordensregel geschrieben. Sie zeichnet sich durch
Eifer ebenso aus wie durch kluges Masshalten. Be-
nedikt gibt die Richtung an, wie wir «unter Fiih-
rung des Evangeliums den Weg Christi» (Prolog)
finden und gehen konnen. Fir ihn ist einzig
Christus der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Benedikt hat die Regula fiir Monche geschrieben,
die in einer Klostergemeinschaft leben. Es wire
aber ein schwerwiegendes Missverstindnis, wollte
man seine Weisungen nur auf eine «weltfremde»
Monchsaskese einschrinken. Wir alle sind zum
gleichen Ziel hin berufen: zur Auferstehung in
Christus. Weil wir in der gleichen Richtung ge-
hen, miissen sich auch die Wege in den Leitlinien
treffen und vereinen.

Es gab deshalb zu allen Zeiten auch Christen, die
in der Welt draussen leben, die sich in der Regel
des hl. Benedikt umsahen, wie er den Weg des



	Gott will Glück für die Menschen

