
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 8

Artikel: Gott will Glück für die Menschen

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


199

seine Aufgabe an uns Novizen bestens erfüllte.
1948 wurde er Zeremoniar und Vizegastpater.
Eine Zeitlang wirkte er auch am Kollegium in
Altdorf, aber sein Verbleiben dort dauerte nicht lange;

man sagt, sein ausserordentliches Gedächtnis
habe dort nicht allen Präfekten behagt!
Als 1950 der Pfarrer von Hofstetten, P. Ignaz
Ruckstuhl, Spiritual im Frauenkloster auf dem
Gubel wurde, bestimmte Abt Basilius unsern
Jubilar als dessen Nachfolger in der genannten
Klosterpfarrei. Schon bald wurde er auch Kämmerer
des Ruralkapitels Dorneck-Thierstein. Im Jahre
1975 konnte der eifrige und gestrenge, aber auch
herzensgute Pfarrer sein silbernes Pfarrjubiläum
begehen. Trotzdem sich bald die ersten
gesundheitlichen «Alterserscheinungen» einstellten,
blieb P. Benedikt noch weitere siebenJahre in
seiner Pfarrei. Nicht ungern kehrte er 1982 nach
Mariastein zurück. Hier gedachte er, in der Wall-
fahrts- und Aushilfsseelsorge seine Kräfte weiterhin

einzusetzen und das lange Zeit entbehrte
Gemeinschaftsleben zu geniessen. Er war aber bereit,
nochmals eine Expositur zu übernehmen, als

nämlich P. Johannes krankheitshalber den Dienst
eines Spirituals in Ofteringen zur Verfügung stellen

musste.
So wirkt P. Benedikt heute wieder dort, wo er auf
der Heimreise aus der Gefangenschaft eine erste
Rast einlegen konnte. Und wie damals sind die
Schwestern auch heute aufs beste für sein leibliches

Wohl besorgt, während er sich nach bestem
Wissen und Gewissen um ihr geistiges und seelisches

Heil annimmt. Wir wissen aber auch seinen
Wunsch, seinen Lebensabend in der Gemeinschaft

der Mitbrüder zu verbringen, zu schätzen.
Inzwischen aber wollen wir mit grosser Dankbarkeit

und Anerkennung für seinen treuen Einsatz
im Dienste des Klosters und der Kirche seine
goldene Profess würdig und geziemend feiern und
ihm seine eigenen Worte der Zuversicht und des

Optimismus in Erinnerung rufen: «Gott will in
allem unsere Hingabe, und wir ruhen am Herzen
seiner Vorsehung.» (Aus dem Tagebuch eines
Gefangenen, «Glocken von Mariastein» 1945/46,
S. 78.)

Gott will Glück
für die Menschen
P. Anselm Bütler

Im Buch der Weisheit, einem der schönsten Texte
im Alten Testament über Gottes Verhalten zu uns
Menschen, findet sich folgende wunderschöne
Aussage über Gott: «Du hast mit allem Erbarmen,
weil du alles vermagst, und siehst über die Sünden

des Menschen hinweg, damit sie sich bekehren.

Du liebst alles, was ist, und verabscheust
nichts von allem, was du gemacht hast; denn hättest

du etwas gehasst, so hättest du es nicht
geschaffen. Wie könnte etwas ohne deinen Willen
Bestand haben, oder wie könnte etwas erhalten
bleiben, das nicht von dir ins Dasein gerufen
wäre? Du schonst alles, weil es dein Eigentum ist,
Herr, du Freund des Lebens» (Weish. 11,23-26).
So schön und tröstlich, ermutigend und
zuversichtlich dieser Text ist, er bietet vielen Menschen
heute grosse Schwierigkeiten, diese Aussagen über
Gott anzunehmen und zu bejahen. Denn zu gross
ist das Leid und die Not, das schreckliche Schicksal

vieler kranker, leidender, unterdrückter,
verfolgter, gepeinigter Menschen, als dass diese
Wirklichkeit des Leides mit dieser zuversichtlichen

Aussage über Gott vereinbar erscheint. Gibt
es eine Möglichkeit, auch den heutigen Menschen
Zugang zum gemeinten Sinn dieser Aussage zu
verschaffen?



200

1. Zeitbedingtes Verständnis des Wirkens Gottes
in der Welt

Die eigentliche Schwierigkeit dieses und ähnlicher
Texte über Gottes Verhalten zu uns Menschen ist
nicht die Tatsache, dass es überhaupt Leid und
Übel gibt. Schwierigkeit macht vielmehr die
Tatsache, dass Gottes Verhalten und Wirken in der
Welt so ganz und direkt unmittelbar verstanden
wird. Wenn wir die Bibel unter diesem Gesichtspunkt

lesen, so treffen wir wohl auf jeder Seite

Aussagen an, die von einem solchen direkten und
unmittelbaren Eingreifen Gottes in den Ablauf
des Weltgeschehens, der Geschichte und des
Lebens des einzelnen Menschen die Rede ist. Zählen
wir nur einige bekannte Berichte auf: die Sintflut;
Gott lässt zur Strafe für die Sünden eine riesige
Überschwemmung auf der Erde geschehen. Gott
vernichtet die Städte Sodoma und Gomorrha
wegen ihrer Sündhaftigkeit, lässt die Plagen über
Ägypten kommen, greift in den Kriegen Israels
wunderbar ein und vernichtet mit eigenen Händen

die Feinde, ohne dass Israel zu kämpfen
braucht, so etwa bei der Eroberung Jerichos. Aber
auch im rettenden Sinn greift Gott direkt ein: Er
mft Abraham und führt ihn in ein neues Land, er
warnt Lot und bewegt ihn, Sodoma zu verlassen.
Er führt und leitet Jakob in seinem Leben und
gibt ihm immer wieder direkte Anweisungen, wie
er sich zu verhalten habe. Erst recht wird diese
direkte Leitung Gottes hervorgehoben bei Joseph
und seinem Schicksal. Gerade im Buch der Weisheit,

aus dem oben ein entscheidender Text angeführt

wurde, ist dieses Verständnis des direkten
Eingreifens Gottes vorherrschend. Zwar ist hier
von der «Weisheit» die Rede, die alles leitet und
lenkt, aber diese Weisheit ist letztlich identisch
mit Gott. So heisst es vom Werden des Volkes
Israel: «Die Weisheit hat ein heiliges Volk, ein
untadeliges Geschlecht, aus der Gewalt einer Nation
gerettet, die es unterdrückte Sie führte sie
durch das Rote Meer und geleitete sie durch
gewaltige Wasser.»
Diese Vorstellung von Gottes Wirken und
Eingreifen in der Welt ist auch heute noch bei vielen
Menschen lebendig. Wie oft ist bei einem Un¬

glück die Rede vom Eingreifen Gottes, etwa:
«Hier hat Gott sichtbar eingegriffen.» Und vor
allem beim Tode ist die Rede davon, dass Gott die
Todesstunde bestimmt hat. Wenn einer bei
einem schweren Unglück mit dem Leben davon
kam, heisst es gerne: «Seine Stunde war von Gott
noch nicht bestimmt.» Oder umgekehrt, wenn
einer unvermutet stirbt: «Gott hat seine Stunde
festgesetzt.» Und wohl viele würden auch heute
noch folgende Aussage als richtig unterschreiben:
«Niemand kann sagen, sein Leben hätte keinen
Sinn, weil das Dasein Gottes, so wie es ist, von
Gott gewollt ist. Von ihm kommt das Geschenk
unseres Ablebens und auch unvermutete Ereignisse.

Wir können lediglich seine Vorsehung anbeten
und uns seinem Willen unterwerfen. Er ist es, der
weiss, welchen Sinn dies alles haben kann, er, der
uns zu gegebener Zeit von dieser Welt abberuft.»

2. Schwierigkeiten mit diesem Verständnis
des Wirkens Gottes

Es soll nun nicht gesagt werden, dass eine solche
Deutung des Wirkens Gottes in der Welt und im
Leben des Menschen falsch sei. Es ist eine
«Deutung», ein Erklärungsversuch für das Geheimnis
Gottes und seines Wirkens, das immer Geheimnis
bleibt. Jede Deutung ist immer bedingt und
abhängig von einer bestimmten Gesamtvorstellung
der ganzen Wirklichkeit. Und sicher gibt es auch
heute noch viele Gläubige, denen diese Deutung
eine wertvolle Hilfe ist, um ihren Glauben an
Gott lebendig zu erhalten und zu leben.
Aber dies ist nicht die einzige Möglichkeit der
Deutung von Gottes Verhalten.
Vor allem Menschen, die geprägt sind von den
heutigen modernen Naturwissenschaften, bietet
ein solches Verständnis oft ein fast unüberwindba-
res Hindernis für den Zugang an den Glauben an
einen Gott, der sich seit Mose und vor allem inje-
sus geoffenbart hat als ein «Gott für uns». Dazu
kommen für viele Menschen die Schwierigkeiten,
die am Anfang genannt wurden: die ganze Not in
unserer Welt. Wie oft hören wir die Aussage:
«Wenn es einen Gott gibt, der sich um uns
kümmert, wie kann er dann solche Not zulassen?»



201

r

«Du liebst alles, was ist, Herr, du Freund des Lebens.



202

Können wir und müssen wir tatsächlich bei jedem
Ereignis von einem speziellen Willensakt Gottes
reden. Überdenken wir kurz nur etwa folgendes:
Jeder Mensch hat seinen ganz bestimmten Körper
und seine Anlagen, die ihm bei der «genetischen
Lotterie» mitgegeben wurden; jeder hat seinen
Charakter, der durch affektive Beziehungen in
unserer Kindheit und durch Reichhaltigkeit oder
Entbehrungen unseres sozialen Milieus geformt
wurde, jeder erlebt Ereignisse des Daseins. Und
das alles hat zu der Situation geführt, die nun die
unsere ist bis zur Stunde unseres Todes. Können
wir da sagen, dass hier bei jedem dieser Elemente
ein ganz spezieller Wille Gottes dabei entscheidend

mitwirkte? Zwar ist es wahr, «dass bei all
diesen Gegebenheiten Gott mit dabei war, dass

wir alles aus der Hand Gottes mit Danksagung
annehmen können, oder aber ihn in Bausch und
Bogen anklagen können wegen des ungerechtfertigten

Übermasses an Bösem, aber es ist nicht weniger

wahr, dass wir dies alles weder auf seinen
speziellen Willen beziehen können, noch erwarten
können, dass sie in jedem Fall sinnvoll sind» (J. P.

Jossua).
Auch von der Naturwissenschaft her zeigt sich,
dass die Rede vom «speziellen Willen Gottes» in
jedem Ereignis heute kaum mehr nachvollziehbar
ist. Die Naturwissenschaft zeigt, dass jedes Ereignis

in einer unübersehbaren Verkettung mit
andern Ereignissen steht. Daher kann eine Einzeltat-
sache, sei sie nun glücklich oder unglücklich,
nicht mehr vom Fluss des Universums losgelöst
werden und direkt auf eine erste Ursache, Gotr,
bezogen werden.
Von beiden Zugängen her wird es schwierig, für
viele überhaupt nicht mehr möglich, sinnvoll vom
«Willen Gottes» für eine einzelne Tatsache zu
reden. «Das soll nicht heissen, Gott sei nicht der
Schöpfer aller Dinge wie auch der des Geheimnisses

des Seins. Dies aber in einer ganz und gar
geheimnisvollen Weise, die es uns nicht gestattet,
eine bestimmte Absicht uns gegenüber daraus zu
lesen. Zweifellos haben wir es hier mit einer
Kopernikanischen Wende im religiösen Bereich
zu tun, und zwar in dem Mass der gedanklichen

Veränderungen, die den Beginn der Moderne
begleitet haben; ohne Zweifel ist es aber auch sehr
traurig, dass diese unmittelbare Beziehung zu
Gott in den Naturereignissen und auch in denen
der Geschichte verlorengegangen ist» (P. J.
Jossua).

3. Ein neues Verständnis für Gottes Wirken in
Natur und unserem Leben

Auch wenn für viele Menschen das traditionelle
Verständnis für Gottes Wirken in Natur und
unserem Leben nicht mehr nachvollziehbar ist, so ist
damit nicht jede Möglichkeit verbaut. Wir müssen

nur versuchen, den gemeinten Sinn und
Inhalt der biblischen Aussagen über das Wirken
Gottes in Natur, Geschichte und unserem Leben
herauszuschälen aus der zeitbedingten Verkleidung.

Wenn das gelingt, wird klar sein: Die
Beziehungen, die Gott nach der Botschaft der
Propheten und Jesu Christi zu den Menschen hat, ist
von solcher Tiefe, dass sie die «Kopernikanische
Wende» im religiösen Bereich überstehen kann.
«Sicher, in der Bibel gibt es Schilderungen der
unmittelbaren Abhängigkeit der Ereignisse von
Gotr. Einerseits aber handelt es sich dabei nicht
um eine von der Vorsehung bestimmte Ordnung,
welche das Böse erklären könnte (eher um
unvorhersehbare Eingriffe eines Lebendigen), andererseits

ist dies nicht ihre entscheidende Hinterlassenschaft.

Das, was uns in der Bibel am eindringlichsten

berichtet wird, ist, dass es keine Situation
gibt, in der uns Gott nicht wieder einholen könnte

- sei sie nun durch die Zufälle der Existenz oder
sogar durch unsere eigene Schuld entstanden.
Mehr noch, er ruft uns zu und wartet auf uns, um
unsere Zukunft zu sein» (J. P. Jossua).
Diese Botschaft kann gerade für Menschen, die
schwere Situationen durchstehen müssen,
befreiend wirken und kann ihnen Mut geben. Zwar
können wir aus unserer Beziehung zu Gott keine
bedingungslose Bejahung von Sinnhaftigkeit in
unserer Situation erwarten. Aber wer leichthin
einen Ausweg aus einer solchen Situation sucht,
z.B. durch Selbstmord, könnte die Möglichkeit
verfehlen, hier und jetzt Gott zu finden und von



203

ihm gefunden zu werden, und so aus ihm die
Kraft schöpfen, auch eine solche schwere Situation

in Frieden zu bestehen und ihr einen Sinn zu
verleihen.
Dies wird noch leuchtender und verheissungsvol-
ler, wenn wir eine zentrale Aussage über das
Verhältnis Gottes zu den Menschen mit in Betracht
ziehen: die Vorliebe Gottes zu den Notleidenden.
«Der Gott der Bibel will Glück für die Menschen,
die er erschaffen hat... In der Bibel steht auch
etwas vom Vorzug der Kleinen und Einfachen; in
der Ankündigung des Reiches Gottes wird vom
Trost der Bedürftigen gesprochen, es gibt eine
Reinheit und Glückseligkeit des Glaubens, eine
Unmittelbarkeit der Spiritualität, ein Geheimnis
der Freiheit, was nicht unvereinbar ist mit dem
ärmsten und verwundetsten Zustand des Menschseins»

(J. P. Jossua).
Wie gross diese Vorliebe Gottes zu den
Notleidenden ist, hat uns Jesus geoffenbart in seinem

ganzen Leben und Wirken, vor allem aber in
seinem Sterben. Wenn man begreifen kann, dass im
Kreuz Gott als Mensch bis zum Äussersten des
menschlichen Leidens hinabgestiegen ist, um uns
zu retten, indem er uns die grosse Liebe Gottes
zeigte, so kann man darin auch die Solidarität
erkennen, die ihn mit der ganzen leidenden
Menschheit verbindet. Man kann sich davon
überzeugen, dass es keine Situation gibt, die ihn nicht
berührte und in der er uns nicht die Hand reichte.
In dieser Sicht kann das Leiden für den Glaubenden

sinnvoll werden. «Man kann dem Leiden ins

Auge blicken, diesem Leiden, von allen gehasst,
geleugnet und abgelehnt - und tatsächlich gibt es

keinen Ort, es zu lieben, es, das sich so
ungewöhnlich vergrössert und das so oft entwürdigt
und zerstört -, aber man kann sich zu ihm bekennen.

Selbst im Leiden kann man Gott finden.
Diese Chance, dieses kleine Fünkchen Hoffnung
und Freude, das auch im Leiden erfahren werden
kann, ist nicht das wertloseste Geschenk des

christlichen Glaubens für diejenigen, die ihn
gefunden haben» (J. P. Jossua).

Unsere
Oblatengemeinschaft
P. Hugo Willi

Und sie verstanden nicht. Nach seiner
Auferstehung sagtejesus zu seinenJüngern: Wer glaubt
und sich taufen lässt, wird gerettet, wer aber nicht
glaubt, wird verdammt werden (Mk 16, 16). -
Viele, die das hörten, dachten: Dann kann uns
nichts passieren. Wir sind getauft, unser Heil ist
darum sicher. Tatsächlich, sie verstanden nicht!
Wir sind auf alle Arten Lebensversicherungen aus.
Es gibt sie auch für das ewige Leben. Wir sollen
die Verheissungen Christi wörtlich nehmen, aber
wir dürfen nicht am Buchstaben hängen bleiben.
Leichter presst sich ein Kamel durch ein Nadelöhr,

als ein (Wort-)Reicher in den Himmel. Alle
Zusatzerklärungen zu den Verheissungen lauten
nämlich: Nachfolge Christi!
Der hl. Benedikt, der «Vater des abendländischen
Mönchtums», ist ein erprobter Führer in der
Nachfolge des Herrn. Er hat für seine Klöster eine
Ordensregel geschrieben. Sie zeichnet sich durch
Eifer ebenso aus wie durch kluges Masshalten.
Benedikt gibt die Richtung an, wie wir «unter
Führung des Evangeliums den Weg Christi» (Prolog)
finden und gehen können. Für ihn ist einzig
Christus der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Benedikt hat die Regula für Mönche geschrieben,
die in einer Klostergemeinschaft leben. Es wäre
aber ein schwerwiegendes Missverständnis, wollte
man seine Weisungen nur auf eine «weltfremde»
Mönchsaskese einschränken. Wir alle sind zum
gleichen Ziel hin berufen: zur Auferstehung in
Christus. Weil wir in der gleichen Richtung
gehen, müssen sich auch die Wege in den Leitlinien
treffen und vereinen.
Es gab deshalb zu allen Zeiten auch Christen, die
in der Welt draussen leben, die sich in der Regel
des hl. Benedikt umsahen, wie er den Weg des


	Gott will Glück für die Menschen

