
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 6

Artikel: Wallfahrt gestern und heute. 5

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154

rianten dagegengesetzt. Schliesslich fand eine
schlichte symmetrische Anordnung der
Fassadenöffnungen mit Steineinfassungen und Schlagläden

die Gnade der Behörden. Für die aussen
sichtbaren Materialien, Farben und Formen
orientierte man sich am Hauptgebäude des
Klosters. Ein gewisser Zwiespalt zwischen der innerri
Raumfolge und der Fassadenstruktur war somit
nicht zu vermeiden.
Der Neubau erfüllt wichtige Funktionen im
Klosterbezirk. Der seit einigen Jahren dringend benötigte

mittelgrosse Vortrags- und Versammlungsraum
ist im Erdgeschoss angeordnet. Vom kleinen

Foyer aus ist ein Besprechungszimmer, das später
in zwei gleichgrosse Räume unterteilt werden
kann, erreichbar. Im Untergeschoss finden ein
Kulturgüterschutzraum, die technischen Einrichtungen

sowie ein für die Infrastruktur nötiger
Verbindungsgang zur Pilgerlaube ihren Platz. In den
drei oberen Geschossen sind die nötigen
Wohnungen, nämlich zwei 3 V2-Zimmer-Wohnungen
und vier 1-Zimmer-Wohnungen untergebracht.
Wenn die Vorbereitungsarbeiten viel Zeit
beanspruchten, so konnte bei der Realisierung dieser
Zeitverlust wettgemacht werden. Im Oktober
1983 wurde das Bauprojekt, im Januar 1984 die
provisorischen Ausführungspläne den Behörden
eingereicht. Bereits im März 1984 lag die
Baubewilligung vor, und der Aushub erfolgte Ende des

gleichen Monats. Im September war der Rohbau
vollendet und das Gebäude konnte anfangs Juni
1985 bezogen werden. Dieses Vorgehen war nur
möglich, dank der Entschlussfreudigkeit der
beauftragten Benediktinerpatres Norbert, Bonifaz
und Notker, der straffen Organisation der
Bauführung durch die Herren Lombriser und Jeger
sowie dem vollen Einsatz aller beauftragten
Unternehmer.

Unseren aufrichtigen Dank für den interessanten
Auftrag und das langjährige Vertrauen verbinden
wir mit dem Wunsch, dass dieses Gebäude nicht
nur den Platz vor der Basilika bereichern, sondern
der Klostergemeinschaft dazu dienen soll, den
traditionellen Auftrag an Pilgern und Besuchern
zu erfüllen.

Wallfahren
gestern und heute 5

P. Anselm Bütler

Wallfahrtsbrauchtum im Mittelalter und
in der Neuzeit

Die Ausführungen über die Wallfahrt nach
Santiago di Compostela haben gezeigt, wie sich nach
und nach ganz bestimmes Brauchtum herausgebildet

hat. Das gilt nicht nur für die Wallfahrt
nach Santiago, sondern für alle Wallfahrten. Die
folgenden Darlegungen wollen dieses Brauchtum
etwas darstellen.

1. Motivationen für die Wallfahrt
Warum entschliessen sich Menschen zu einer
Wallfahrt? Sicher steht im Vordergrund menschliche

Not und Gefährdung; dabei kommt die ganze
Breite solcher Gefährdung ins Spiel: Krankheit,
Unfälle, räuberische und kriegerische Bedrohungen,

Gefährdung von Hab und Gut, Haus und
Hof, Tieren und Feldern. Dabei sind oft nicht die
bedrohten Menschen selber, welche die Wallfahrt
ausführen. Es gibt auch die Wallfahrt «für andere»:

Eltern pilgern für ihre Kinder zu einem
Wallfahrtsort, erwachsene Söhne und Töchter für ihre
alten Eltern, Männer für ihre Frauen und Frauen
für ihre Männer, Adelige und Bauern für ihre
Knechte und Mägde. «Überall da, wo menschliche



155

Bindungen bestehen, erscheint die Votivation für
einen andern möglich. Dabei treten bei diesen
Stellvertreter-Votivationen als Anlässe zu den
körperlichen, seelischen und geistigen Gefährdungen
auch geistliche Anliegen. In konfessionellen
Misch- und Grenzgebieten bilden mitunter auch
Konversionen die Anlässe für Bitt- und Dankwallfahrten.

In Zeiten hoher Sterblichkeitsquoten bei
den Neugeborenen und des von theologischen
Spekulationen nicht beeindruckten Glaubens an
die unbedingte Heilsnotwendigkeit der Taufe
treffen wir häufig an Marienwallfahrtsorten,
besonders in Frankreich, in der Schweiz und in den
österreichischen Alpenländern Väter, die ihre
totgeborenen Kinder oft von weither bringen und
hoffen, dass sie ein Lebenszeichen geben, um <sub

conditione> (bedingungsweise) getauft werden zu
können. Bei diesem Brauch, gegen den die Kirche
mit Verboten einzuschreiten versuchte, steht
ausschliesslich das Seelenheil im Mittelpunkt, denn
die Eltern dieses totgeborenen Kindes erstrebten
allein die Taufe und erhofften gar nicht, dass ihre
Kinder <weiter>-lebten» (W. Pötzl).
Aber nicht nur Gefährdungen gaben das Motiv
für eine Wallfahrt. Wallfahrten wurden auch
geschätzt und unternommen als Werk der
Frömmigkeit, das Gott wohlgefällt. Für Wallfahrten
aus solchen Motiven bildeten den Anlass die
hervorragenden Feste eines Wallfahrtsortes. Der
Besuch eines Wallfahrtsortes war so fest in den
Ablauf des Jahresbrauchtums eingebettet. Das
Festwesen, das die einzelnen Wallfahrtsorte entwik-
kelten, die dabei gehaltenen feierlichen Prozessionen,

aber auch die damit verbundenen Märkte
zogen die Menschen an.
Eine andere Movitation zur Teilnahme an einer
Wallfahrt war gegeben durch die Verpflichtung
einer Gemeinschaft, der man angehörte: Bruderschafts-

oder Pfarreiwallfahrten. «Die Anfänge
von Pfarrei- oder Gemeindewallfahrten gründen
in einem Ereignis, das diese Gemeinschaften
bedrohen und dem darauf antwortenden Gelübde.
Diesem Gelübde fühlen sich auch die nachfolgenden

Generationen verpflichtet. Dabei konnte der
einzelne Gläubige, der für sich eine Wallfahrt ge¬

lobt hatte, diese in einer solchen Gemeinschaftswallfahrt

vollziehen. Der repräsentative Charakter
solcher Pfarrwallfahrten kommt in vielen Gegenden

dadurch zum Ausdruck, dass aus jedem
Hauswesen eine Person mitzugehen pflegte.»
(W. Pötzl).
Eine andere Motivation für die Wallfahrt war die
Wallfahrt als Busse. Man nahm sie auf sich für
eine begangene schwere Sünde. Solche Busswallfahrten

treten oft, was den Verpflichtungscharakter
angeht, in die Nähe der Sühnewallfahrten, die

ein Gericht über einen Verbrecher verhängte. Der
einzelne Sünder oder Verbrecher konnte nurmehr
befriedet in seiner ihm vertrauten Gemeinschaft
leben, wenn er die Wallfahrt auf sich genommen
hatte. Am Wallfahrtsort ausgestellte Atteste oder
Beichtzettel ermöglichten ihm dann die Rückgliederung

in seine Gemeinschaft.
Bei den Bittwallfahrten können ganz bestimmte
Motive im Vordergrund stehen. Studenten
sammelten sich früher oft vor den Examina zu einer
Wallfahrt zu einem nahen Wallfahrtsort. Zahlreiche

Wallfahrtsorte wurden (und werden) besonders

von jungen Eheleuten aufgesucht. Sie stellten
ihr persönliches Glück unter den Schutz einer
wirksamen Mittlerin. An vielen Wallfahrtsstätten
bezeugen insbesondere die geopferten Brautkränze,

wie sehr man eine Ehe unter den Schutz Marias

stellte. Vorbeugende Votivationen waren
besonders bei einrückenden Soldaten beliebt. Während

des Zweiten Weltkrieges bildete sich bei den
Elsässer Soldaten der Brauch, Fotos unter den
Mantel unseres Gnadenbildes in Mariastein zu
stecken, um auf diese Weise sicheren Schutz zu
erhoffen.

2. Aufdem Weg zum Wallfahrtsort
Der Aufbruch zu einem Wallfahrtsort erfolgte in
der Regel zu bestimmten Terminen und unter
einem bestimmten Zeremoniell. Um 1100 hatte die
«Segnung der Pilger» Eingang in die liturgischen
Bücher gefunden. Dabei wurde auch die Segnung
des Pilgerstabes und der Pilgertasche vorgenommen.

Da sich zu den Pilgern immer auch weniger
fromme Menschen gesellten, wurden besondere



156

Bedingungen aufgestellt für die Teilnahme an
einer Wallfahrt. Für eine längere Wallfahrt brauchte

es die Erlaubnis des Pfarrers, von dem man den
Segen empfangen musste, und eine besondere
Pilgerkleidung. Diese Pilgerkleidung konnte je
nach den Wallfahrtsorten, die man besuchen
wollte, bestimmte Formen besitzen; zum mindesten

trug man ein Pilgerzeichen vom betreffenden
Wallfahrtsort. Zur Pilgerbekleidung gehörte
normalerweise ein langer, weiter Umhang, der bis
heute in der Form der Pelerine ein allgemein
übliches Kleidungsstück geblieben ist. Für den
einzelnen Pilger, der auf dem Weg zu einem weit
entfernten Wallfahrtsort mehrere Herrschaftsgebiete

durchqueren musste, war der «Pilgerbrief»
wichtiges Dokument.
Bei Gemeinschaftswallfahrten spielte der Pilgerführer

eine wichtige Rolle. Er gebrauchte wohl am
längsten - wohl als Amtszeichen - den Pilgerstab.
In den Händen des Pilgerführers lagen die
Ordnung der Prozession, das Singen und Beten, das
Rasten und Einkehren, die Sorge um die
Nachtquartiere. Ein einmal zum Wallfahrtsort
eingeschlagener Weg wurde, wenn er geeignet
erschien, über Generationen beibehalten und zum
Wallfahrtsweg ausgestaltet. An den Wallfahrtswegen

wurden Bäume mit Bildern geschmückt,
Wegkreuze aufgestellt, Bildstöcke errichtet und
Kapellen gebaut. Solche Zeichen am heiligen
Weg entstanden oft als fromme Stiftungen.
Oft verpflichteten sich die Pilger, vor allem wenn
es Einzelpilger oder solche in kleinen Gruppen
waren, zu besonderen Bussübungen auf dem
Pilgerweg. Zwar stellte eine längere, mitunter mehrtägige

Fusswallfahrt ohnedies schon ein mühevolles
und oft strapazierendes Unterfangen dar. Viele

erstrebten aber noch eine Steigerung der
Wallfahrtsmühen, indem sie eine oder mehrere
Erschwerungen auf sich nahmen. Solche Erschwernisse

waren z.B. Wallfahren «mit Wasser und
Brot», das heisst: auf der ganzen Wallfahrt nur
Wasser und Brot zu sich nehmen; Wallfahren «im
Almosen», das heisst nur das zu sich nehmen, was
man von wohltätigen Menschen an Nahrung
geschenkt bekam. Andere Formen zusätzlicher Er¬

schwerung waren: «ungegessen und ungetrunken»
(ohne jede Nahrung), «unredend», mit
ausgespannten Armen wallfahren. Durch solche freiwillig

auf sich genommene Erschwerungen erhielten
die Wallfahrten den Charakter von Busswallfahrten,

wie sie im Mittelalter als Sühne- und
Strafwallfahrten üblich waren. Die einzelnen
spätmittelalterlichen Formen der Wallfahrtserschwerung
hielten sich mit verschiedener Intensität und
landschaftlicher Ausprägung bis in die Barockzeit hinein,

zum Teil sogar bis in die Gegenwart. Für
ältere Leute, die noch leben, ist die Praxis, mit Erbsen

in den Schuhen zu wallfahren, noch aus eigener

Erfahrung bekannt.
Zwei besondere Wallfahrtserschwerungen verdienen

noch Erwähnung; das Tragen von schweren
Holzkreuzen und das Schleppen von Steinen. Beide

Bräuche werden - das Kreuztragen häufiger,
das Steineschleppen nur noch vereinzelt - an
bestimmten Wallfahrtsorten bis heute geübt. Auch
für die Wallfahrt nach Mariastein bestand bis ins
letzte Jahrhundert der Brauch des Steineschlep-
pens.

3. Brauchtum an der Wallfahrtsstätte
Was der einzelne Pilger am Wallfahrtsort tut, welche

Brauchformen er übt, hängt ab von der Eigenart
des Wallfahrtsortes und auch davon, ob er

einzeln, in kleinen Gruppen oder in grosser Prozession

zum Wallfahrtsort kommt.

Die Ankunft

Nach den langen Strapazen des Fussmarsches
erlebt der Wallfahrer im Anblick der Gnadenkirche
einen ersten Höhepunkt. Er hält inne, fällt auf die
Knie, spricht ein Gebet und singt freudigen Herzens

ein Lied. Gruppen und Gemeinschaften
zogen in der Regel nicht gleich in die Kirche ein,
sondern sie umschritten zuerst einmal oder dreimal

die Kirche. Einzelwallfahrer und kleine
Gruppen vollzogen das Umschreiten und vor
allem die Bewegung zum Kultobjekt hin, indem sie

auf den Knien rutschten. Der Ankunftsritus wurde

beendet mit der Darbringung der Weihegaben.



157

Kamen die Pilger infolge eines ein- oder
mehrstündigen Marsches erst am Abend am
Wallfahrtsort an, so verbrachten sie mehrere Stunden
oder die ganze Nacht in der Wallfahrtskirche.
Grund dafür war nicht allein Frömmigkeit. «Vielmehr

scheint der Mangel an Herbergen und
Übernachtungsmöglichkeiten und die Armut und
Bedürfnislosigkeit vieler Wallfahrer diese in der Kirche

festgehalten haben» (W. Hartinger). In
Anlehnung an die in der Liturgie üblichen Vigilfei-
ern entwickelten manche Wallfahrtsorte vor
bestimmten Sonntagen nächtliche Andachten.
Besondere Bedeutung erlangten dabei die «goldenen
Samstage», die um die Mitte des 18. Jahrhunderts
an manchen bayerischen und österreichischen
Wallfahrtsorten eingeführt wurden und sich eines

grossen Zustromes erfreuten.

Wallfahrtsliturgie

Den Teilnehmer an einer Gemeinschaftswallfahrt
erwartete nach dem offiziellen Empfang vor allem
an grösseren Wallfahrtsorten, die von mehreren
Priestern betreut wurden, ein vielgestaltiges
geistliches Angebot.
Der «psychischen Einstimmung» und der Erwek-
kung gläubigen Vertrauens diente die «Exhorta-
tio», in der die Gnadenkraft des «Gnadenbildes»
gepriesen wurde. In den «Präparationen» wollten
die Wallfahrtspriester die Pilger auf den Empfang
des Busssakramentes vorbereiten. Sie wurden bei
mehrtägigen Wallfahrten in der Regel noch am
Abend des Ankunftstages gehalten. Im 18.
Jahrhundert nahmen die geistlichen Verlöbnisinhalte
gegenüber den dinglichen früherer Zeiten zu. Neben

die Verrichtung bestimmter Gebete und das
«Messehören» traten besonders Beicht und
Kommunion. Da die vielen verlobten Messen auch
gelesen werden mussten, waren die Altäre der grossen

Wallfahrtskirchen immer wieder von zelebrierenden

Priestern «belegt», und den vielen
Einzelpilgern bot sich vielfache Gelegenheit, eine «Messe

zu hören». Daneben standen die vielfältigsten
Andachtsformen auf dem Programm: Rosenkranz,

Litaneien, Ölbergandacht, Kreuzweg usw.

Die weit verbreiteten kleinen Gebetsbücher
enthielten eine Vielzahl von Gebeten bei den Altären,

Statuen, Bildern und bei den verschiedenen
kleinen Kapellen im Wallfahrtsbereich. Zu den
Gebeten kamen die Lieder, bei denen jeweils die
besonderen des betreffenden Wallfahrtsortes eine
bevorzugte Stellung einnahmen. Gemeinschaftswallfahrten

wurden meist nach einer gewissen
Pause, die der Stärkung, aber auch der Privatandacht

und dem Kauf von Andachtsgegenständen
diente, durch die Glocke wieder zur Abschiedsandacht

gerufen, bei welcher der Reisesegen gespendet
wurde.

Die Rückkehr

Für Einzelpilger gibt es kein Ritual der Rückkehr.
Mit der Teilnahme an den Gottesdiensten in der
Wallfahrtskirche, mit dem Verrichten von privaten

Gebeten und Andachten war die Wallfahrt
abgeschlossen. Der Weg nach Hause war nicht
mehr eigentlicher Bestandteil der Wallfahrt. Bei
Gemeinschaftswallfahrten hingegen vollzog sich
die Rückkehr in geschlossener Form. Doch war
auch diese nicht mehr so streng gestaltet wie der
Gang zum Wallfahrtsort. Diese Gemeinschaftswallfahrten

wurden im Heimatort oft von einer
grossen Menschenmenge erwartet. Doch durften
die Teilnehmer der Wallfahrt noch nicht
auseinandergehen. In geschlossener Gruppe zog man
zur Pfarrkirche. Dort wurde der Schlussgottesdienst

abgehalten. Man sang das «Te Deum», es

wurde mit dem Allerheiligsten der Schlusssegen
erteilt.
Nun konnten die Wallfahrer zu ihren Familien
heimkehren. Dort wurden sie, vor allem wenn die
Wallfahrt längere Zeit gedauert hatte, von den
Angehörigen mit Freude und Spannung erwartet.
Denn nun galt es, den Angehörigen Andenken an
die Wallfahrt zu schenken. Am Wallfahrtsort hatte

man Erinnerungsstücke an die Wallfahrt
gekauft: Andachtsbildchen, Kopien des Gnadenbildes,

Medaillen, hie und da auch besondere Esswaren,

die an den Wallfahrtsorten als Spezialitäten
gekauft werden konnten. Diese Geschenke waren



158

gleichsam eine «Vermittlung» des Wallfahrtsortes
und des Gnadenbildes. So erhielten die Angehörigen

sichtbaren Anteil an der Wallfahrt. Durch
diese Andachtsbildchen und Devotionalien strahlte

der Wallfahrtsort und das Gnadenbild auf die
Familienmitglieder aus und warf über den Alltag,
der nun wieder begann, einen weiter dauernden
frommen Glanz.

Der hungernde Mensch in Mali ist nicht mein
Nachbar - aber mein Nächster.

Caritas Schweiz
Postcheckkonto Luzern 60-7000-4
Herzlichen Dank für jede Spende.

Chronik

P. Notker Strässle

März 1985

Während die einen in den Winterfreuden steckten,

ersehnten die anderen eine rasche Wende ins
Frühlingshafte. Aber der Frühling liess auf sich

warten; der ganze Monat war durchkältet von
wechselhafter Wetterlaune und immer neuen
Schneefällen. Bei so raschen und unberechenbaren

Wetterwechseln blieben auch die Pilger
wochentags zu Hause, lediglich die Sonntage erfuhren

merklichen Zuwachs, denn es ging immerhin
auf Ostern zu.
Aus Zürich kamen Senioren der ungarischen Mission

und feierten Gottesdienst bei der Gnadenmutter.

Betagte aus der Pfarrei St. Franziskus in
Riehen stellten über ihre Mariastein-Fahrt das
Thema: «Wir pilgern in der Passionswoche». P.
Leo hielt Gottesdienst mit 60jährigen aus Stotzheim

im Elsass.
Das jährliche Treuegelöbnis löste auch die
Bauernvereinigung Dorneck-Thierstein ein.
Einen freudigen Akzent setzte der Passionssonntag,

an dem wir eine «feierliche Profess» erleben
durften. Während des Hauptgottesdienstes legte
Frater Alban Lüber aus Basel seine ewigen Gelübde

ab. Abt Mauritius sprach in seiner Predigt aus
dem Evangelium, das heute das Bild vom
Weizenkorn brachte. Jesus spricht - auf seinen Tod
hinweisend - von «seiner Stunde». Zuerst muss sie

kommen, die Stunde seines Todes, bevor er in die
Herrlichkeit eingehen kann. Er kennt das Gesetz

vom Weizenkorn, das zuerst in der Erde aufgehen
muss, bevor es Frucht bringen kann. In diese
Gedanken hinein flocht er die Worte Jesu «Wer mir
dienen will, folge mir nach.» Eine Aufforderung
an den Professen, bereit zu sein, sich mit dem
armen und ehelosen Jesus auf den Weg zu machen.
Es ist der Weg des Heils, von dem St. Benedikt
sagt, dass er am Anfang nicht anders als eng sein


	Wallfahrt gestern und heute. 5

