Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 6

Artikel: Wallfahrt gestern und heute. 5

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

154

rianten dagegengesetzt. Schliesslich fand eine
schlichte symmetrische Anordnung der Fassaden-
offnungen mit Steineinfassungen und Schlag-
liden die Gnade der Behérden. Fiir die aussen
sichtbaren Materialien, Farben und Formen
orientierte man sich am Hauptgebiude des Klo-
sters. Ein gewisser Zwiespalt zwischen der innern
Raumfolge und der Fassadenstruktur war somit
nicht zu vermeiden.

Der Neubau erfiillt wichtige Funktionen im Klo-
sterbezirk. Der seit einigen Jahren dringend bend-
tigte mittelgrosse Vortrags- und Versammlungs-
raum ist im Erdgeschoss angeordnet. Vom kleinen
Foyer aus ist ein Besprechungszimmer, das spiter
in zwei gleichgrosse Riume unterteilt werden
kann, erreichbar. Im Untergeschoss finden ein
Kulturgiiterschutzraum, die technischen Einrich-
tungen sowie ein fiir die Infrastruktur nétiger Ver-
bindungsgang zur Pilgerlaube ihren Platz. In den
drei oberen Geschossen sind die ndtigen Woh-
nungen, nimlich zwei 3% -Zimmer-Wohnungen
und vier 1-Zimmer-Wohnungen untergebracht.
Wenn die Vorbereitungsarbeiten viel Zeit bean-
spruchten, so konnte bei der Realisierung dieser
Zeitverlust wettgemacht werden. Im Oktober
1983 wurde das Bauprojekt, im Januar 1984 die
provisorischen Ausfithrungspline den Behdrden
eingereicht. Bereits im Mirz 1984 lag die Baube-
willigung vor, und der Aushub erfolgte Ende des
gleichen Monats. Im September war der Rohbau
vollendet und das Gebiude konnte anfangs Juni
1985 bezogen werden. Dieses Vorgehen war nur
moglich, dank der Entschlussfreudigkeit der be-
auftragten Benediktinerpatres Norbert, Bonifaz
und Notker, der straffen Organisation der Bau-
fuhrung durch die Herren Lombriser und Jeger so-
wie dem vollen Einsatz aller beauftragten Unter-
nehmer.

Unseren aufrichtigen Dank fiir den interessanten
Auftrag und das langjihrige Vertrauen verbinden
wir mit dem Wunsch, dass dieses Gebiude nicht
nur den Platz vor der Basilika bereichern, sondern
der Klostergemeinschaft dazu dienen soll, den
traditionellen Auftrag an Pilgern und Besuchern
zu erfillen.

Wallfahren

gestern und heute 5

P. Anselm Biitler

Wallfahrtsbrauchtum im Mittelalter und
in der Neuzeit

Die Ausfithrungen tiber die Wallfahrt nach San-
tiago di Compostela haben gezeigt, wie sich nach
und nach ganz bestimmes Brauchtum herausge-
bildet hat. Das gilt nicht nur fir die Wallfahrt
nach Santiago, sondern fiir alle Wallfahrten. Die
folgenden Darlegungen wollen dieses Brauchtum
etwas darstellen.

1. Motivationen fiir die Wallfahrt

Warum entschliessen sich Menschen zu einer
Wallfahrt? Sicher steht im Vordergrund menschli-
che Not und Gefihrdung; dabei kommt die ganze
Breite solcher Gefihrdung ins Spiel: Krankheit,
Unfille, riuberische und kriegerische Bedrohun-
gen, Gefihrdung von Hab und Gut, Haus und
Hof, Tieren und Feldern. Dabei sind oft nicht die
bedrohten Menschen selber, welche die Wallfahrt
ausfithren. Es gibt auch die Wallfahrt «fiir ande-
te»: Eltern pilgern fiir ihre Kinder zu einem Wall-
fahrtsort, erwachsene S6hne und Téchter fiir ihre
alten Eltern, Minner fiir thre Frauen und Frauen
fur ihre Minner, Adelige und Bauern fiir ihre
Knechte und Migde. «Uberall da, wo menschliche



Bindungen bestehen, erscheint die Votivation fiir
einen andern moglich. Dabei treten bei diesen
Stellvertreter-Votivationen als Anlisse zu den kor-
perlichen, seelischen und geistigen Gefihrdungen
auch geistliche Anliegen. In konfessionellen
Misch- und Grenzgebieten bilden mitunter auch
Konversionen die Anlisse fiir Bitt- und Dankwall-
fahrten. In Zeiten hoher Sterblichkeitsquoten bei
den Neugeborenen und des von theologischen
Spekulationen nicht beeindruckten Glaubens an
die unbedingte Heilsnotwendigkeit der Taufe
treffen wir hiufig an Marienwallfahrtsorten, be-
sonders in Frankreich, in der Schweiz und in den
osterreichischen Alpenlindern Viter, die ihre tot-
geborenen Kinder oft von weither bringen und
hoffen, dass sie ein Lebenszeichen geben, um «<ub
conditione> (bedingungsweise) getauft werden zu
konnen. Bei diesem Brauch, gegen den die Kirche
mit Verboten einzuschreiten versuchte, steht aus-
schliesslich das Seelenheil im Mittelpunkt, denn
die Eltern dieses totgeborenen Kindes erstrebten
allein die Taufe und erhofften gar nicht, dass ihre
Kinder «weiter>-lebten» (W. Pétzl).

Aber nicht nur Gefihrdungen gaben das Motiv
fir eine Wallfahre. Wallfahrten wurden auch ge-
schitzt und unternommen als Werk der From-
migkeit, das Gott wohlgefillt. Fur Wallfahrten
aus solchen Motiven bildeten den Anlass die her-
vorragenden Feste eines Wallfahrtsortes. Der Be-
such eines Wallfahrtsortes war so fest in den Ab-
lauf des Jahresbrauchtums eingebettet. Das Fest-
wesen, das die einzelnen Wallfahrtsorte entwik-
kelten, die dabei gehaltenen feierlichen Prozessio-
nen, aber auch die damit verbundenen Mirkte zo-
gen die Menschen an.

Eine andere Movitation zur Teilnahme an einer
Wallfahrt war gegeben durch die Verpflichtung
einer Gemeinschaft, der man angehorte: Bruder-
schafts- oder Pfarreiwallfahrten. «Die Anfinge
von Pfarrei- oder Gemeindewallfahrten griinden
in einem Ereignis, das diese Gemeinschaften be-
drohen und dem darauf antwortenden Geliibde.
Diesem Geliibde fithlen sich auch die nachfolgen-
den Generationen verpflichtet. Dabei konnte der
einzelne Gliubige, der fiir sich eine Wallfahrt ge-

155

lobt hatte, diese in einer solchen Gemeinschafts-
wallfahrt vollziehen. Der reprisentative Charakter
solcher Pfarrwallfahrten kommt in vielen Gegen-
den dadurch zum Ausdruck, dass aus jedem
Hauswesen eine Person mitzugehen pflegte.»
(W. Potzl).

Eine andere Motivation fiir die Wallfahrt war die
Wallfahrt als Busse. Man nahm sie auf sich fiir
eine begangene schwere Siinde. Solche Busswall-
fahrten treten oft, was den Verpflichtungscharak-
ter angeht, in die Nihe der Sithnewallfahrten, die
ein Gericht iiber einen Verbrecher verhingte. Der
einzelne Stinder oder Verbrecher konnte nurmehr
befriedet in seiner ihm vertrauten Gemeinschaft
leben, wenn er die Wallfahrt auf sich genommen
hatte. Am Wallfahrtsort ausgestellte Atteste oder
Beichtzettel ermoglichten thm dann die Riickglie-
derung in seine Gemeinschaft.

Bei den Bittwallfahrten kénnen ganz bestimmte
Motive im Vordergrund stehen. Studenten sam-
melten sich frither oft vor den Examina zu einer
Wallfahrt zu einem nahen Wallfahrtsort. Zahlrei-
che Wallfahrtsorte wurden (und werden) beson-
ders von jungen Eheleuten aufgesucht. Sie stellten
thr personliches Glick unter den Schutz einer
witksamen Mittlerin. An vielen Wallfahrtsstitten
bezeugen insbesondere die geopferten Brautkrin-
ze, wie sehr man eine Ehe unter den Schutz Ma-
rias stellte. Vorbeugende Votivationen waren be-
sonders bei einriickenden Soldaten beliebt. Wih-
rend des Zweiten Weltkrieges bildete sich bei den
Elsisser Soldaten der Brauch, Fotos unter den
Mantel unseres Gnadenbildes in Mariastein zu
stecken, um auf diese Weise sicheren Schutz zu
erhoffen.

2. Auf dem Weg zum Wallfahrisort

Der Aufbruch zu einem Wallfahrtsort erfolgte in
der Regel zu bestimmten Terminen und unter ei-
nem bestimmten Zeremoniell. Um 1100 hatte die
«Segnung der Pilger» Eingang in die liturgischen
Biicher gefunden. Dabei wurde auch die Segnung
des Pilgerstabes und der Pilgertasche vorgenom-
men. Da sich zu den Pilgern immer auch weniger
fromme Menschen gesellten, wurden besondere



156

Bedingungen aufgestellt fiir die Teilnahme an ei-
ner Wallfahrt. Fiir eine lingere Wallfahrt brauch-
te es die Erlaubnis des Pfarrers, von dem man den
Segen empfangen musste, und eine besondere
Pilgerkleidung. Diese Pilgerkleidung konnte je
nach den Wallfahrtsorten, die man besuchen
wollte, bestimmte Formen besitzen; zum minde-
sten trug man ein Pilgerzeichen vom betreffenden
Wallfahrtsort. Zur Pilgerbekleidung gehorte not-
malerweise ein langer, weiter Umhang, der bis
heute in der Form der Pelerine ein allgemein iib-
liches Kleidungsstiick geblieben ist. Fiir den ein-
zelnen Pilger, der auf dem Weg zu einem weit
entfernten Wallfahrtsort mehrere Herrschaftsge-
biete durchqueren musste, war der «Pilgerbrief»
wichtiges Dokument.

Bei Gemeinschaftswallfahrten spielte der Pilger-
fihrer eine wichtige Rolle. Er gebrauchte wohl am
lingsten — wohl als Amtszeichen - den Pilgerstab.
In den Hinden des Pilgerfiihrers lagen die Ord-
nung der Prozession, das Singen und Beten, das
Rasten und Einkehren, die Sorge um die Nacht-
quartiere. Ein einmal zum Wallfahrtsort einge-
schlagener Weg wurde, wenn er geeignet er-
schien, iiber Generationen beibehalten und zum
Wallfahrtsweg ausgestaltet. An den Wallfahrts-
wegen wurden Bidume mit Bildern geschmiicke,
Wegkreuze aufgestellt, Bildstécke errichtet und
Kapellen gebaut. Solche Zeichen am heiligen
Weg entstanden oft als fromme Stiftungen.

Oft verpflichteten sich die Pilger, vor allem wenn
es Einzelpilger oder solche in kleinen Gruppen
waren, zu besonderen Bussiibungen auf dem Pil-
gerweg. Zwar stellte eine lingere, mitunter mehr-
tigige Fusswallfahrt ohnedies schon ein mihevol-
les und oft strapazierendes Unterfangen dar. Viele
erstrebten aber noch eine Steigerung der Wall-
fahrtsmithen, indem sie eine oder mehrere Et-
schwerungen auf sich nahmen. Solche Erschwer-
nisse waren z.B. Wallfahren «mit Wasser und
Brot», das heisst: auf der ganzen Wallfahrt nur
Wasser und Brot zu sich nehmen; Wallfahren «im
Almosen», das heisst nur das zu sich nehmen, was
man von wohltitigen Menschen an Nahrung ge-
schenkt bekam. Andere Formen zusitzlicher Er-

schwerung waren: «ungegessen und ungetrunken»
(ohne jede Nahrung), «unredend», mit ausge-
spannten Armen wallfahren. Durch solche freiwil-
lig auf sich genommene Erschwerungen erhielten
die Wallfahrten den Charakter von Busswallfaht-
ten, wie sie im Mittelalter als Sithne- und Straf-
wallfahrten tiblich waren. Die einzelnen spitmit-
telalterlichen Formen der Wallfahrtserschwerung
hielten sich mit verschiedener Intensitit und land-
schaftlicher Ausprigung bis in die Barockzeit hin-
ein, zum Teil sogar bis in die Gegenwart. Fiir dl-
tere Leute, die noch leben, ist die Praxis, mit Erb-
sen in den Schuhen zu wallfahren, noch aus eige-
ner Erfahrung bekannt.

Zwei besondere Wallfahrtserschwerungen verdie-
nen noch Erwihnung; das Tragen von schweren
Holzkreuzen und das Schleppen von Steinen. Bei-
de Briuche werden - das Kreuztragen hiufiger,
das Steineschleppen nur noch vereinzelt — an be-
stimmten Wallfahrtsorten bis heute geiibt. Auch
fur die Wallfahrt nach Mariastein bestand bis ins
letzte Jahrhundert der Brauch des Steineschlep-
pens.

3. Brauchtum an der Wallfahrtsstitte

Was der einzelne Pilger am Wallfahresort tut, wel-
che Brauchformen er tibt, hingt ab von der Eigen-
art des Wallfahrtsortes und auch davon, ob er ein-
zeln, in kleinen Gruppen oder in grosser Prozes-
sion zum Wallfahrtsort kommt.

Die Ankunft

Nach den langen Strapazen des Fussmarsches et-
lebt der Wallfahrer im Anblick der Gnadenkirche
einen ersten Hohepunkt. Er hilt inne, fillc auf die
Knie, spricht ein Gebet und singt freudigen Her-
zens ein Lied. Gruppen und Gemeinschaften zo-
gen in der Regel nicht gleich in die Kirche ein,
sondern sie umschritten zuerst einmal oder drei-
mal die Kirche. Einzelwallfahrer und kleine
Gruppen vollzogen das Umschreiten und vor al-
lem die Bewegung zum Kultobjekt hin, indem sie
auf den Knien rutschten. Der Ankunftsritus wur-
de beendet mit der Darbringung der Weihegaben.



Kamen die Pilger infolge eines ein- oder mehr-
stundigen Marsches erst am Abend am Wall-
fahrtsort an, so verbrachten sie mehrere Stunden
oder die ganze Nacht in der Wallfahreskirche.
Grund dafiir war nicht allein Frommigkeit. «Viel-
mehr scheint der Mangel an Herbergen und Uber-
nachtungsméglichkeiten und die Armut und Be-
dirfnislosigkeit vieler Wallfahrer diese in der Kir-
che festgehalten haben» (W. Hartinger). In An-
lehnung an die in der Liturgie iiblichen Vigilfei-
ern entwickelten manche Wallfahrtsorte vor be-
summten Sonntagen nichtliche Andachten. Be-
sondere Bedeutung erlangten dabei die «goldenen
Samstage», die um die Mitte des 18. Jahrhunderts
an manchen bayerischen und 6sterreichischen
Wallfahrtsorten eingefithrt wurden und sich eines
grossen Zustromes etfreuten.

Wallfahrtsliturgie

Den Teilnehmer an einer Gemeinschaftswallfahrt
erwartete nach dem offiziellen Empfang vor allem
an grosseren Wallfahrtsorten, die von mehreren
Priestern betreut wurden, ein vielgestaltiges geist-
liches Angebot.

Der «psychischen Einstimmung» und der Erwek-
kung gliubigen Vertrauens diente die «Exhorta-
tio», in der die Gnadenkraft des «Gnadenbildes»
gepriesen wurde. In den «Priparationen» wollten
die Wallfahrtspriester die Pilger auf den Empfang
des Busssakramentes vorbereiten. Sie wurden bei
mehrtigigen Wallfahrten in der Regel noch am
Abend des Ankunftstages gehalten. Im 18. Jaht-
hundert nahmen die geistlichen Verlobnisinhalte
gegeniiber den dinglichen fritherer Zeiten zu. Ne-
ben die Verrichtung bestimmter Gebete und das
«Messehoren» traten besonders Beicht und Kom-
munion. Da die vielen verlobten Messen auch ge-
lesen werden mussten, waren die Altire der gros-
sen Wallfahrtskirchen immer wieder von zelebrie-
renden Priestern «belegt», und den vielen Einzel-
pilgern bot sich vielfache Gelegenheit, eine «Mes-
se zu horen». Daneben standen die vielfiltigsten
Andachtsformen auf dem Programm: Rosen-
kranz, Litaneien, Olbergandacht, Kreuzweg usw.

157

Die weit verbreiteten kleinen Gebetsbiicher ent-
hielten eine Vielzahl von Gebeten bei den Alti-
ren, Statuen, Bildern und bei den verschiedenen
kleinen Kapellen im Wallfahrtsbereich. Zu den
Gebeten kamen die Lieder, bei denen jeweils die
besonderen des betreffenden Wallfahrtsortes eine
bevorzugte Stellung einnahmen. Gemeinschafts-
wallfahrten wurden meist nach einer gewissen
Pause, die der Stirtkung, aber auch der Privatan-
dacht und dem Kauf von Andachtsgegenstinden
diente, durch die Glocke wieder zur Abschiedsan-
dacht gerufen, bei welcher der Reisesegen gespen-
det wurde.

Die Riickkehr

Fiir Einzelpilger gibt es kein Ritual der Riickkehr.
Mit der Teilnahme an den Gottesdiensten in der
Wallfahrtskirche, mit dem Verrichten von priva-
ten Gebeten und Andachten war die Wallfahrt
abgeschlossen. Der Weg nach Hause war nicht
mehr eigentlicher Bestandteil der Wallfahrt. Bei
Gemeinschaftswallfahrten hingegen vollzog sich
die Riickkehr in geschlossener Form. Doch war
auch diese nicht mehr so streng gestaltet wie der
Gang zum Wallfahrtsort. Diese Gemeinschafts-
wallfahrten wurden im Heimatort oft von einer
grossen Menschenmenge erwartet. Doch durften
die Teilnehmer der Wallfahrt noch nicht ausein-
andergehen. In geschlossener Gruppe zog man
zur Pfarrkirche. Dort wurde der Schlussgottes-
dienst abgehalten. Man sang das «Te Deum», es
wurde mit dem Allerheiligsten der Schlusssegen
erteilt.

Nun konnten die Wallfahrer zu ihren Familien
heimkehren. Dort wurden sie, vor allem wenn die
Wallfahrt lingere Zeit gedauert hatte, von den
Angehorigen mit Freude und Spannung erwartet.
Denn nun galt es, den Angehérigen Andenken an
die Wallfahrt zu schenken. Am Wallfahrtsort hat-
te man Erinnerungsstiicke an die Wallfahrt ge-
kauft: Andachtsbildchen, Kopien des Gnadenbil-
des, Medaillen, hie und da auch besondere Esswa-
ren, die an den Wallfahrtsorten als Spezialititen
gekauft werden konnten. Diese Geschenke waren



158

gleichsam eine «Vermittlung» des Wallfahrtsortes
und des Gnadenbildes. So erhielten die Angeho-
rigen sichtbaren Anteil an der Wallfahrt. Durch
diese Andachtsbildchen und Devotionalien strahl-
te der Wallfahrtsort und das Gnadenbild auf die
Familienmitglieder aus und watf tiber den Alltag,
der nun wieder begann, einen weiter dauernden
frommen Glanz.

Der hungernde Mensch in Mali ist nicht mein
Nachbar - aber mein Nichster.

Caritas Schweiz
Postcheckkonto Luzern 60-7000-4

Herzlichen Dank fur jede Spende.

Chronik

P. Notker Strissle

Mirz 1985

Wihrend die einen in den Winterfreuden steck-
ten, ersehnten die anderen eine rasche Wende ins
Frithlingshafte. Aber der Frithling liess auf sich
warten; der ganze Monat war durchkiltet von
wechselhafter Wetterlaune und immer neuen
Schneefillen. Bei so raschen und unberechenba-
ren Wetterwechseln blieben auch die Pilger wo-
chentags zu Hause, lediglich die Sonntage erfuh-
ren merklichen Zuwachs, denn es ging immerhin
auf Ostern zu.

Aus Ziirich kamen Senioren der ungarischen Mis-
sion und feierten Gottesdienst bei der Gnaden-
mutter. Betagte aus der Pfarrei St. Franziskus in
Riehen stellten iiber ihre Mariastein-Fahrt das
Thema: «Wir pilgern in der Passionswoche». P.
Leo hielt Gottesdienst mit 60jihrigen aus Stotz-
heim im Elsass.

Das jihtliche Treuegelébnis 16ste auch die Bau-
ernvereinigung Dorneck-Thierstein ein.

Einen freudigen Akzent setzte der Passionssonn-
tag, an dem wir eine «feietliche Profess» erleben
durften. Wihrend des Hauptgottesdienstes legte
Frater Alban Liiber aus Basel seine ewigen Geliib-
de ab. Abt Mauritius sprach in seiner Predigt aus
dem Evangelium, das heute das Bild vom Wei-
zenkorn brachte. Jesus spricht - auf seinen Tod
hinweisend — von «seiner Stunde». Zuerst muss sie
kommen, die Stunde seines Todes, bevor er in die
Herrlichkeit eingehen kann. Er kennt das Gesetz
vom Weizenkorn, das zuerst in der Erde aufgehen
muss, bevor es Frucht bringen kann. In diese Ge-
danken hinein flocht er die Worte Jesu «Wer mir
dienen will, folge mir nach.» Eine Aufforderung
an den Professen, bereit zu sein, sich mit dem ar-
men und ehelosen Jesus auf den Weg zu machen.
Es ist der Weg des Heils, von dem St. Benedikt
sagt, dass er am Anfang nicht anders als eng sein



	Wallfahrt gestern und heute. 5

