Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 6

Artikel: Gott sucht die Verlorenen

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott sucht die Verlorenen

P. Anselm Biitler

Wie verhalten wir uns, wenn andere Menschen
uns gegeniiber sich reserviert, ablehnend, ja belei-
digend benehmen? Mit solchen Menschen
machen wir meist kurzen Prozess. Wir verschlies-
sen uns thnen gegeniiber, gehen thnen gegeniiber
auf Distanz, und schon bald sagen wir: Mit dem
will ich nichts mehr zu tun haben, dieser ist fiir
mich abgeschrieben und erledigt. Solche Erfah-
rungen aus dem menschlichen und zwischen-
menschlichen Bereich wibertragen wir bewusst
oder unbewusst auf Gott. Wir deuten Gottes Ver-
halten gegeniiber uns Menschen nach unserem
Verhalten gegeniiber den Mitmenschen. Daher
meinen wir, Gott wiirde gegeniiber Menschen,
die sich gegen Gott uninteressiert, ablehnend, be-
leidigend verhalten, auch auf Distanz gehen, sich

141

innerlich gegen solche Menschen verschliessen,
solche Menschen ablehnen und von sich stossen.
So iusserte sich einmal in einer Beicht der Beich-
tende nach seinem Siindenbekenntnis: «Ich hoffe,
dass Gott mich trotz meiner Siinden doch noch
ein klein wenig liebt.» Ist das tatsichlich zu be-
fiirchten, dass Gott uns seine Liebe entzieht,
wenn wir siindigen, dass er uns ablehnt, wenn wir
thn ablehnen, dass er sich uns gegentiber ver-
schliesst, wenn wir uns ihm gegeniiber verschlies-
sen?

1. Gott verhilt sich anders als die Menschen
Antwort auf die soeben gestellte Frage finden wir
beim Propheten Hosea. Dort spricht Gott iiber
sein Verhalten zu Israel, das seine Liebe abgelehnt
hat: «Als Israel jung war, gewann ich es lieb, ich
rief meinen Sohn aus Agypten Aber je mehr ich
sie rief, desto mehr liefen sie von mir weg . . . Ich
war es, der Efraim gehen lehrte, ich nahm ihn auf
meine Arme. Sie aber haben nicht erkannt, dass
ich sie heilen wollte. Mit menschlichen Fesseln
zog ich sie an mich, mit den Ketten der Liebe. Ich
war da fiir sie wie die Eltern, die den Siugling an
thre Wangen heben. Ich neigte mich ihm zu und
gab zu essen . . . Mein Volk verharrte in Treulosig-
keit» (Hos 11, 1-7). Ist es da verwunderlich, dass
Israel sich vor Gott zu fiirchten beginnt, vor Got-
tes Zorn und Rache. Aber Gott korrigiert diese
Meinung. «Wie konnte ich dich preisgeben,
Efraim, wie dich aufgeben, Israel... Mein Herz
wendet sich gegen mich, mein Mitleid lodert auf.
Ich will meinen glithenden Zorn nicht vollstrek-
ken und Efraim nicht noch einmal vernichten.
Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige
in deiner Mitte» (Hos 11, 8f.).

Ahnlich spricht Gott beim Propheten Jeremia. Je-
remia musste dem treulosen Volk verkiinden, dass
es als Strafe fiir seine Treulosigkeit in die Verban-
nung ziehen muss. Dies trat dann auch ein.
Feindliche Heere eroberten Jerusalem und richte-
ten ein schreckliches Blutbad an, hausten wie
Vandalen, zerstérten alles, unterdriickten und
quilten das Volk. Kein Wunder, dass nun ein
schmerzendes Weinen, Klagen und Schreien er-



142

tonte. Und da sagt Gott durch den Propheten:
«Ein Schreien ist in Rama zu horen, bitteres Kla-
gen und Weinen. Rahel weint um ihre Kinder
und will sich nicht trosten lassen, um ihre Kinder,
denn sie sind dahin. So spricht der Herr: Ist mir
denn Efraim ein so teurer Sohn oder mein Lieb-
lingskind? Sooft ich ihm auch Vorwiirfe mache,
muss ich doch immer wieder an thn denken. Des-
halb schligt mein Herz fiir ihn, ich muss mich sei-
ner erbarmen - Spruch des Herrn» (Jer 31, 15-21).
Schon in den ersten Kapiteln der HI. Schrift wird
von Gott das gleiche Verhalten gegeniiber den
sindigen, boshaften Menschen verheissen.
Schrecklich war die Sintflut, eine riesengrosse
Uberschwemmung. Die Menschen deuteten dies
als Strafe Gottes fiir das siindhafte Treiben der
Menschen. Nachdem die Uberschwemmungskata-
strtophe vorbei war, baute Noe, der wie durch ein
Wunder von Gott vor dem Untergang gerettet
worden war, einen Altar und brachte ein Dankop-
fer dar. Der Herr reagierte auf diesen Dank so:
«Der Hetr sprach bei sich: Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen; denn
das Trachten des Menschen ist bése von Jugend
an. Ich will kiinftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. Solange die
Erde besteht, sollen nicht authéren Aussaat und
Ernte, Kilte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht» (Gen 8, 211.).

Was folgt aus all dem fiir das Verhalten Gottes ge-
geniiber den siindigen, boshaften Menschen, die
sich thm gegeniiber verschliessen, ihn ablehnen,
ihn links liegen lassen, sich in ihrem Verhalten
nicht an thm orientieren? Eigentlich nur eines:
Trotz aller wiederholten Absage kann Gott gegen
solche Menschen letztlich und endgiltig nicht
ziirnen, auch nicht gegen die schlimmsten Siin-
der, die sich gegen Gott auflehnen, die nichts von
thm wissen wollen. «Christlicher Glaube verkiin-
det die reale Zuwendung Gottes zum Menschen
aber all seine Siinden hinweg in einer radikalen
Vergebungsbereitschaft» (P. Hiinermann). In die-
sem Sinn heisst es in einem der Eucharistischen
Hochgebete: «Als der Mensch im Ungehorsam
deine Freundschaft verlor und der Macht des To-

des verfiel, hast du ihn dennoch nicht verlassen,
sondern voll Erbarmen allen geholfen, dich zu su-
chen und zu finden. Immer wieder hast du den
Menschen deinen Bund angeboten und sie durch
die Propheten gelehrt, dein Heil zu erwarten.»
Basil Kardinal Hume kommentiert diesen Text so:
«Jeder einzelne Mensch spiegelt etwas von Gott
wider und ist von thm dazu bestimmt, sein vet-
trauter Freund zu sein, thn in der Herrlichkeit des
Paradieses zu schauen. Aber Stolz, Eigensinn und
Ungehorsam zerstorten die Unberithreheit des
Gartens Eden. Der Mensch, von Gott und fiir
Gott geschaffen, lehnte sich gegen ihin auf und
geriet in eine Welt von Hader und Siinde. Im
Kampf mit sich selbst, in Konflikt mit seinem
Nichsten leistete er Gott Widerstand und stiirzte
die Welt in Finsternis. Die ganze Heilige Schrift
spricht davon, wie Gott auf die Suche nach dem
Menschen ging, wie der gute Hirt die verstreute
Herde sammelte, wie der Schopfer sein Ebenbild
wiederherstellte, das so lange vom Menschen ver-
unstaltet und durch die Siinde in Stiicke zerbro-
chen wurde». Und Leonardo Boff sagt, schon vom
Evangelium stark inspiriert, vom Gott der Bibel:
«Gott schliesst aus seiner Liebe niemanden von
seinen S6hnen und Tochtern aus, auch nicht die
Undankbaren und Bosen. Immer ist er auf der Su-
che nach den Menschen. Er wartet nicht darauf,
dass das verlorene Schaf von selber zuriickkehrt,
sondern geht auf die Suche nach ihm. Er ist der
Gott des verlorenen Sohnes, des Zéllners, des
Elenden, der Dirnen und aller, die sich vor Gott
verloren fiihlen. Er ist der Gott der vetlorenen
Drachme, der sich freut, wenn die Frau das Geld-
stiick wiederfindet. Niemals ldsst er zu, dass je-
mand den gerade noch glimmenden Docht aus-
16scht, und versagt auch nicht dem geknickten
Rohr seine Achtung. Erbarmen ist sein Kennzei-
chen, und allen riumt er die Chance der Verge-
bung und des Heils ein.»

2. Jesus ist die endgiiltige, absolute Offenbarung
des suchenden Gottes

Was die Propheten des Alten Testamentes in sog.
«Extremsituationen» dem Volk Israel verkiindet



N
R
=0

S
Q

Christuskopf, St. Peter, Louvaris




144

haben, dass Gott niemanden von sich weist, dass
er letztlich nicht ziirnen und verstossen kann, das
wird in Jesus offenbar als ein bleibender allge-
meiner Grundzug des Verhaltens Gottes zu uns
Menschen. «In Jesus Christus schaut der Gliaubige
eine zweifache Wirklichkeit. An ihm erkennt er
mit den Augen des Glaubens, was der Mensch
sein kann und wie Gott ihn gewollt hat. Gleich-
zeitig kann er im Antlitz Jesu das Bild Gottes des
Vaters entdecken. Philippus sagte: «Herr, zeig uns
den Vater und es geniigt uns.» Jesus antwortete:
«Schon so lange bin ich bei euch, und du hast
mich nicht erkannt, Philippus? Wer mich gesehen
hat, hat den Vater gesehen. Wie kannst du sagen:
Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, dass ich
im Vater bin und der Vater in mir ist?» (Jo
14, 8.10). (Basil Kardinal Hume).

Uber die Vorstellung Gottes als Vater schreibt
Leonardo Boff: «In Jesus Christus gab sich der
Gott der Bibel als der Vater von unendlicher Giite
zu etkennen. Hier ist das Wort <Vaters nicht nur
ein Bild, das Menschen in ihrem Sprachvermdgen
ersonnen hitten, sondern Ausdruck der Wirklich-
keit Gottes selbst. Es bezeichnet ihn als die schop-
ferische Quelle aller Dinge. Mit Kraft und Liebe
tragt und erhilt Gott alles wie ein Vater. Wenn
wir also Gott Vater nennen, dann fithlen wir uns
selbst als seine Kinder und bringen zum Aus-
druck, dass er eine Fiille ist, die sich nicht in sich
selbst verschliesst, sondern sich in Liebe und Ge-
meinschaft gibt. Der Vater ist Vater, weil er Kin-
der hat. Zwar offenbarte Jesus sich den Menschen
als einzigen Sohn des Vaters. Dennoch wissen wir,
dass wir im Sohn Jesus auch S6hne und Téchter
des Vaters sind. Wenn wir wie Jesus Gott als
Abba, Papa, anreden, dann driicken wir damit
die auf der Erfahrung Jesu griindende Uberzeu-
gung aus, dass das Geheimnis, welches alles
durchdringt und trigt, nichts Niederschmettern-
des, sondern uniiberbietbare Geborgenheit und
personale Liebe ist, die uns ohne jede Einschrin-
kung akzeptiert.»

In diesem Text weist L. Boff am Schluss darauf
hin, woher Jesus Gott als jenen verkiinden und
vorleben kann, der keinen von sich stosst, sondern

jedem Menschen nachgeht und sucht, bis er ihn
findet: Jesus selber hat Gott als diesen erbarmen-
den Gott erfahren. Jesus lebt aus einer tiefsten, ra-
dikalen, unauflésbaren und unwiderruflichen
Gottesverbundenheit und damit auch tiefsten, ra-
dikalsten Gotterfahrung heraus. Was er in dieser
tiefsten Gottesverbundenheit erfihrt, das bringt
er in seiner Verkiindigung und in seinem Verhal-
ten zur Sprache, macht er den Menschen erfahr-
bar. Gottes unwiderrufliche Liebe zu allen Men-
schen «nimmt in Jesu Leben, im Umgang mit den
Menschen Gestalt an. Zollnern und Dirnen,
Kranken, Kindern und Armen verkiindete er die
Freude Gottes. Er hilt mit den Siindefn und Aus-
gestossenen Mahlgemeinschaften (vgl. Lk 5,
27-32). Durch die Art, wie er mit den Menschen
umgeht, zeigt er thnen, dass sie in endgiltiger
und unvetlierbarer Weise von Gott, threm Vater,
angenommen sind» (P. Hiinermann).

Wenn auch das ganze Leben Jesu eine eindriickli-
che Verkiindigung des suchenden Gottes ist, so
erreicht diese Verkiindigung im Leiden und Ster-
ben Jesu den unfassbar grossen Héhepunkt. Jesus
stitbt ja nicht nur fiir seine Freunde, ein Sterben,
von dem Jesus sagt, es gebe keine grossere Liebe,
als sein Leben hinzugeben fiir seine Freunde. Je-
sus stirbt letztlich fiir die Feinde, fiir seine Feinde
und die Feinde Gottes. Paulus sagt klar, dass
Gott uns liebte, als wir noch Feinde waren. Und
diese Liebe Gottes ist der tiefste Grund fiir Jesu
Tod. Der Tod Jesu offenbart die ganze Bosheit der
Stinde. «In Jesu Passion sehen wir deutlich und er-
schreckend, was es heisst, Gott absichtlich und
mit Uberzeugung abzulehnen; wir kénnen etwas
erahnen von der Furchtbharkeit der Siinde und
dem Wunder der Liebe Gottes. Die Menschheit
hat gesiindigt und sich eine Welt nach ihrem eige-
nen Bild und Gleichnis geschaffen. Es wurde eine
Welt voll Stolz, Hass und Aggression; der Mensch
wurde zur Beute des Menschen. In der Person Jesu
Christi kam die heilende Liebe Gottes in diese
Welt und wurde zuriickgestossen. Die Finsternis
und das Bose kimpften mit dem Licht und dem
Guten. Christus aber war ganz dem Willen des
Vaters gehorsam bis zum Tod. Auf Golgatha



schien die Macht dieser Welt zu triumphieren,
doch in der Niederlage war der Sieg, im Tod das
Leben» (B. Hume).

Innerhalb der Leidensgeschichte, die letztlich ein
Lob auf jenen Gott ist, der das Verlorene sucht,
tritt dieses Gottesbild in ganz besonders helles
Licht durch den Verrat des Petrus und Jesu «Ant-
wort» auf diesen Verrat. Als Jesus beim letzten
Mahl mit den Jingern diesen voraussagte, dass
alle ithn verlassen wiirden, widersprach Petrus in
selbstsicherer Weise: «Auch wenn alle an dir An-
stoss nehmen - ich nicht» (Mk 14, 29). Ja, er be-
teuerte: «Und wenn ich mit dir stertben miisste —
ich werde dich nie verleugnen» (Mk 14, 31). Aber
schon bald wird diese Selbstsicherheit zerstort.
Ihm wird nicht erspart, mit Selbstverfluchung
und Schwur Jesus und damit seine Jiingerschaft zu
verleugnen. Diese Verleugnung ist eigentlich Tod
der Jungerschaft. Petrus hat sich von Jesus ge-
trennt. Zwar bereut er sofort nach dem Hahnen-
schrei seinen Verrat mit bitteren Trinen der Reue.
«Die Trinen des Verleugners sind die Trinen der
Einsicht. Vor wenigen Stunden noch gelobte er,
mit Jesus sterben zu wollen. Jetzt kann er nur
noch iiber sich und sein eigenes Elend weinen.
Vor allem aber sind die Trinen die Trinen der
Totentrauer. Be1 der Totenklage verhiillt der Kla-
gende sein Angesicht (2 Sam 19, 5). So beklagt Si-
mon seinen Tod, nimlich seinen Tod als Jiinger
Jesu, den eigentlichen Tod. Weil er nicht mit Je-
sus sterben konnte, starb der Jiinger Jesu. So ge-
hort Simon ganz wieder der Welt, dem Tod. Die
Verleugnungsgeschichte endet, von Simon aus ge-
sehen, hoffnungslos. Simon erlebt nicht ein Tief
seiner Jiingerschaft oder eine momentane Schwi-
che. Seine Trinen sind auch nicht Trinen einer
schon rettenden Reue. Vielmehr wird dem in sei-
nem Gliubig-Sein Sicheren sein Unglaube offen-
bar; er stiirzt in den Tod» (W. Schmithals).

Aber, die Verleugnungsgeschichte endet nicht
mit diesem Jiingerschaftstod. Im Gegenteil. Jesus
sorgt dafiir, dass die Geschichte des Jiingers Si-
mon weitergeht. Dazu bedarf es allerdings eines
gottlichen Handelns, das der Auferweckung eines
Toten gleichkommt. «Dass Gott in dieser Weise

145

Tote auferweckt, wird Simon spiter erfahren: der
Auferstandene beruft den Jiinger, dem in der Vet-
leugnung jeder Eigensinn gebrochen wurde, zum
Fels der Kirche» (W.Schmithals). Darin aber
kommt in vorbildlicher Weise Gottes Verhalten
zu jenen allen, die ihn verraten, zum «Vorscheins.
«Die Geschichte des Simon zeigt und erzihlt, was
das frithkirchliche Bekenntniswort abstrakt for-
muliert: «Wenn wir unsern Glauben verleugnen,
so bleibt er dennoch treu; denn er kann sich selbst
nicht verleugnen» (2 Tim 2, 12f.). Auch der sei-
nen Glauben Verleugnende bleibt der von Gott
Angenommene. Der barmherzige Herr hilt ihn,
der noch nicht wirklich glaubt, auch in der Tiefe
des Abfalls fest. Er verstosst ihn nicht, sondern
ruft den Verleugner in seinen Dienst . . . Die Ver-
leugnungsgeschichte zielt auf das Lob der osterli-
chen Treue Gottes» (W. Schmithals).

Diese osterliche Treue erhilt gerade dadurch seine
besondere Strahlkraft, dass Simon, der Jesus am
meisten von allen Jiingern verleugnet hat, gerade
zum Erstzeugen der Auferweckung Jesu wird. Der
Gekreuzigte zeigt sich zuerst dem Jiinger, der ihn
verleugnete, und hilt ihm die Treue. «Dass er den
Verleugner nicht verstdsst, sondern selbst dem
treu bleibt, der ihm untreu wird, ist der eigentli-
che Grund der Jungerschaft. Was Paulus von Got-
tes Treue zu Israel sagt, gilt entsprechend fiir die
Berufung des Jiingers (Rém 11,29), die ja von
vornherein nicht auf der Wiirdigkeit des Berufe-
nen, sondern auf der freien Wahl des Berufers be-
ruhte. Deshalb gilt auch fiir den versagenden Jiin-
ger: <Gott ist treu, durch welchen ihr berufen seid
zur Gemeinschaft seines Sohnes Jesus Christus,
unseres Herrn> (1 Kor 1,9). Er nimmt den Ver-
leugner an wie der Vater, der dem verlorenen
Sohn entgegengeht, den er nie verlassen hatte. Er
erscheint dem, den er auch dort nicht losgelassen
hatte, wo dieser ihn verleugnete» (W. Schmit-

hals).



	Gott sucht die Verlorenen

