
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 6

Artikel: Gott sucht die Verlorenen

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


141

Gott sucht die Verlorenen

P. Anselm Bütler

innerlich gegen solche Menschen verschliessen,
solche Menschen ablehnen und von sich stossen.
So äusserte sich einmal in einer Beicht der Beichtende

nach seinem Sündenbekenntnis: «Ich hoffe,
dass Gott mich trotz meiner Sünden doch noch
ein klein wenig liebt.» Ist das tatsächlich zu
befürchten, dass Gott uns seine Liebe entzieht,
wenn wir sündigen, dass er uns ablehnt, wenn wir
ihn ablehnen, dass er sich uns gegenüber ver-
schliesst, wenn wir uns ihm gegenüber verschliessen?

Wie verhalten wir uns, wenn andere Menschen
uns gegenüber sich reserviert, ablehnend, ja
beleidigend benehmen? Mit solchen Menschen
machen wir meist kurzen Prozess. Wir verschliessen

uns ihnen gegenüber, gehen ihnen gegenüber
auf Distanz, und schon bald sagen wir: Mit dem
will ich nichts mehr zu tun haben, dieser ist für
mich abgeschrieben und erledigt. Solche
Erfahrungen aus dem menschlichen und
zwischenmenschlichen Bereich übertragen wir bewusst
oder unbewusst auf Gott. Wir deuten Gottes
Verhalten gegenüber uns Menschen nach unserem
Verhalten gegenüber den Mitmenschen. Daher
meinen wir, Gott würde gegenüber Menschen,
die sich gegen Gott uninteressiert, ablehnend,
beleidigend verhalten, auch auf Distanz gehen, sich

1. Gott verhält sich anders als die Menschen
Antwort auf die soeben gestellte Frage finden wir
beim Propheten Hosea. Dort spricht Gott über
sein Verhalten zu Israel, das seine Liebe abgelehnt
hat: «Als Israel jung war, gewann ich es lieb, ich
rief meinen Sohn aus Ägypten. Aber je mehr ich
sie rief, desto mehr liefen sie von mir weg Ich
war es, der Efraim gehen lehrte, ich nahm ihn auf
meine Arme. Sie aber haben nicht erkannt, dass

ich sie heilen wollte. Mit menschlichen Fesseln

zog ich sie an mich, mit den Ketten der Liebe. Ich
war da für sie wie die Eltern, die den Säugling an
ihre Wangen heben. Ich neigte mich ihm zu und
gab zu essen Mein Volk verharrte in Treulosigkeit»

(Hos 11, 1-7). Ist es da verwunderlich, dass

Israel sich vor Gott zu fürchten beginnt, vor Gottes

Zorn und Rache. Aber Gott korrigiert diese

Meinung. «Wie könnte ich dich preisgeben,
Efraim, wie dich aufgeben, Israel. Mein Herz
wendet sich gegen mich, mein Mitleid lodert auf.
Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrek-
ken und Efraim nicht noch einmal vernichten.
Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige
in deiner Mitte» (Hos 11, 8 f.
Ähnlich spricht Gott beim Propheten Jeremia. Je-
remia musste dem treulosen Volk verkünden, dass

es als Strafe für seine Treulosigkeit in die Verbannung

ziehen muss. Dies trat dann auch ein.
Feindliche Heere eroberten Jerusalem und richteten

ein schreckliches Blutbad an, hausten wie
Vandalen, zerstörten alles, unterdrückten und
quälten das Volk. Kein Wunder, dass nun ein
schmerzendes Weinen, Klagen und Schreien er-



142

tönte. Und da sagt Gott durch den Propheten:
«Ein Schreien ist in Rama zu hören, bitteres Klagen

und Weinen. Rahel weint um ihre Kinder
und will sich nicht trösten lassen, um ihre Kinder,
denn sie sind dahin. So spricht der Herr: Ist mir
denn Efraim ein so teurer Sohn oder mein
Lieblingskind? Sooft ich ihm auch Vorwürfe mache,
muss ich doch immer wieder an ihn denken. Deshalb

schlägt mein Herz für ihn, ich muss mich
seiner erbarmen - Spruch des Herrn» (Jer 31, 15-21).
Schon in den ersten Kapiteln der Hl. Schrift wird
von Gott das gleiche Verhalten gegenüber den
sündigen, boshaften Menschen verheissen.
Schrecklich war die Sintflut, eine riesengrosse
Überschwemmung. Die Menschen deuteten dies
als Strafe Gottes für das sündhafte Treiben der
Menschen. Nachdem die Überschwemmungskatastrophe

vorbei war, baute Noe, der wie durch ein
Wunder von Gott vor dem Untergang gerettet
worden war, einen Altar und brachte ein Dankopfer

dar. Der Herr reagierte auf diesen Dank so:
«Der Herr sprach bei sich: Ich will die Erde wegen
des Menschen nicht noch einmal verfluchen; denn
das Trachten des Menschen ist böse von Jugend
an. Ich will künftig nicht mehr alles Lebendige
vernichten, wie ich es getan habe. Solange die
Erde besteht, sollen nicht aufhören Aussaat und
Ernte, Kälte und Hitze, Sommer und Winter, Tag
und Nacht» (Gen 8, 21 f.).
Was folgt aus all dem für das Verhalten Gottes
gegenüber den sündigen, boshaften Menschen, die
sich ihm gegenüber verschliessen, ihn ablehnen,
ihn links liegen lassen, sich in ihrem Verhalten
nicht an ihm orientieren? Eigentlich nur eines:
Trotz aller wiederholten Absage kann Gott gegen
solche Menschen letztlich und endgültig nicht
zürnen, auch nicht gegen die schlimmsten Sünder,

die sich gegen Gott auflehnen, die nichts von
ihm wissen wollen. «Christlicher Glaube verkündet

die reale Zuwendung Gottes zum Menschen
über all seine Sünden hinweg in einer radikalen
Vergebungsbereitschaft» (P. Hünermann). In
diesem Sinn heisst es in einem der Eucharistischen
Hochgebete: «Als der Mensch im Ungehorsam
deine Freundschaft verlor und der Macht des To¬

des verfiel, hast du ihn dennoch nicht verlassen,
sondern voll Erbarmen allen geholfen, dich zu
suchen und zu finden. Immer wieder hast du den
Menschen deinen Bund angeboten und sie durch
die Propheten gelehrt, dein Heil zu erwarten.»
Basil Kardinal Hume kommentiert diesen Text so:
«Jeder einzelne Mensch spiegelt etwas von Gott
wider und ist von ihm dazu bestimmt, sein
vertrauter Freund zu sein, ihn in der Herrlichkeit des
Paradieses zu schauen. Aber Stolz, Eigensinn und
Ungehorsam zerstörten die Unberührtheit des

Gartens Eden. Der Mensch, von Gott und für
Gott geschaffen, lehnte sich gegen ihn auf und
geriet in eine Welt von Hader und Sünde. Im
Kampf mit sich selbst, in Konflikt mit seinem
Nächsten leistete er Gott Widerstand und stürzte
die Welt in Finsternis. Die ganze Heilige Schrift
spricht davon, wie Gott auf die Suche nach dem
Menschen ging, wie der gute Hirt die verstreute
Herde sammelte, wie der Schöpfer sein Ebenbild
wiederherstellte, das so lange vom Menschen
verunstaltet und durch die Sünde in Stücke zerbrochen

wurde». Und Leonardo Boff sagt, schon vom
Evangelium stark inspiriert, vom Gott der Bibel:
«Gott schliesst aus seiner Liebe niemanden von
seinen Söhnen und Töchtern aus, auch nicht die
Undankbaren und Bösen. Immer ist er aufder
Suche nach den Menschen. Er wartet nicht darauf,
dass das verlorene Schaf von selber zurückkehrt,
sondern geht auf die Suche nach ihm. Er ist der
Gott des verlorenen Sohnes, des Zöllners, des

Elenden, der Dirnen und aller, die sich vor Gott
verloren fühlen. Er ist der Gott der verlorenen
Drachme, der sich freut, wenn die Frau das Geldstück

wiederfindet. Niemals lässt er zu, dass

jemand den gerade noch glimmenden Docht
auslöscht, und versagt auch nicht dem geknickten
Rohr seine Achtung. Erbarmen ist sein Kennzeichen,

und allen räumt er die Chance der Vergebung

und des Heils ein.»

2. Jesus ist die endgültige, absolute Offenbarung
des suchenden Gottes
Was die Propheten des Alten Testamentes in sog.
«Extremsituationen» dem Volk Israel verkündet



Christuskopf, St. Peter, Louvaris (Belgien).



144

haben, dass Gott niemanden von sich weist, dass

er letztlich nicht zürnen und Verstössen kann, das
wird in Jesus offenbar als ein bleibender
allgemeiner Grundzug des Verhaltens Gottes zu uns
Menschen. «In Jesus Christus schaut der Gläubige
eine zweifache Wirklichkeit. An ihm erkennt er
mit den Augen des Glaubens, was der Mensch
sein kann und wie Gott ihn gewollt hat. Gleichzeitig

kann er im Antlitz Jesu das Bild Gottes des
Vaters entdecken. Philippus sagte: «Herr, zeig uns
den Vater und es genügt uns.» Jesus antwortete:
«Schon so lange bin ich bei euch, und du hast
mich nicht erkannt, Philippus? Wer mich gesehen
hat, hat den Vater gesehen. Wie kannst du sagen:
Zeige uns den Vater? Glaubst du nicht, dass ich
im Vater bin und der Vater in mir ist?» (Jo
14, 8.10). (Basil Kardinal Hume).
Uber die Vorstellung Gottes als Vater schreibt
Leonardo Boff: «In Jesus Christus gab sich der
Gott der Bibel als der Vater von unendlicher Güte
zu erkennen. Hier ist das Wort <Vater> nicht nur
ein Bild, das Menschen in ihrem Sprachvermögen
ersonnen hätten, sondern Ausdruck der Wirklichkeit

Gottes selbst. Es bezeichnet ihn als die
schöpferische Quelle aller Dinge. Mit Kraft und Liebe
trägt und erhält Gott alles wie ein Vater. Wenn
wir also Gott Vater nennen, dann fühlen wir uns
selbst als seine Kinder und bringen zum
Ausdruck, dass er eine Fülle ist, die sich nicht in sich
selbst verschliesst, sondern sich in Liebe und
Gemeinschaft gibt. Der Vater ist Vater, weil er Kinder

hat. Zwar offenbarte Jesus sich den Menschen
als einzigen Sohn des Vaters. Dennoch wissen wir,
dass wir im Sohn Jesus auch Söhne und Töchter
des Vaters sind. Wenn wir wie Jesus Gott als

Abba, Papa, anreden, dann drücken wir damit
die auf der Erfahrung Jesu gründende Überzeugung

aus, dass das Geheimnis, welches alles

durchdringt und trägt, nichts Niederschmetterndes,
sondern unüberbietbare Geborgenheit und

personale Liebe ist, die uns ohne jede Einschränkung

akzeptiert.»
In diesem Text weist L. Boff am Schluss darauf
hin, woher Jesus Gott als jenen verkünden und
vorleben kann, der keinen von sich stösst, sondern

jedem Menschen nachgeht und sucht, bis er ihn
findet: Jesus selber hat Gott als diesen erbarmenden

Gott erfahren. Jesus lebt aus einer tiefsten,
radikalen, unauflösbaren und unwiderruflichen
Gottesverbundenheit und damit auch tiefsten,
radikalsten Gotterfahrung heraus. Was er in dieser
tiefsten Gottesverbundenheit erfährt, das bringt
er in seiner Verkündigung und in seinem Verhalten

zur Sprache, macht er den Menschen erfahrbar.

Gottes unwiderrufliche Liebe zu allen
Menschen «nimmt in Jesu Leben, im Umgang mit den
Menschen Gestalt an. Zöllnern und Dirnen,
Kranken, Kindern und Armen verkündete er die
Freude Gottes. Er hält mit den Sündern und Aus-
gestossenen Mahlgemeinschaften (vgl. Lk 5,

27-32). Durch die Art, wie er mit den Menschen
umgeht, zeigt er ihnen, dass sie in endgültiger
und unverlierbarer Weise von Gott, ihrem Vater,
angenommen sind» (P. Hünermann).
Wenn auch das ganze Leben Jesu eine eindrückliche

Verkündigung des suchenden Gottes ist, so
erreicht diese Verkündigung im Leiden und
Sterbenjesu den unfassbar grossen Höhepunkt. Jesus
stirbt ja nicht nur für seine Freunde, ein Sterben,
von dem Jesus sagt, es gebe keine grössere Liebe,
als sein Leben hinzugeben für seine Freunde. Jesus

stirbt letztlich für die Feinde, für seine Feinde
und die Feinde Gottes. Paulus sagt klar, dass

Gott uns liebte, als wir noch Feinde waren. Und
diese Liebe Gottes ist der tiefste Grund für Jesu
Tod. Der TodJesu offenbart die ganze Bosheit der
Sünde. «In Jesu Passion sehen wir deutlich und
erschreckend, was es heisst, Gott absichtlich und
mit Überzeugung abzulehnen; wir können etwas
erahnen von der Furchtbarkeit der Sünde und
dem Wunder der Liebe Gottes. Die Menschheit
hat gesündigt und sich eine Welt nach ihrem eigenen

Bild und Gleichnis geschaffen. Es wurde eine
Welt voll Stolz, Hass und Aggression; der Mensch
wurde zur Beute des Menschen. In der Person jesu
Christi kam die heilende Liebe Gottes in diese
Welt und wurde zurückgestossen. Die Finsternis
und das Böse kämpften mit dem Licht und dem
Guten. Christus aber war ganz dem Willen des

Vaters gehorsam bis zum Tod. Auf Golgatha



145

schien die Macht dieser Welt zu triumphieren,
doch in der Niederlage war der Sieg, im Tod das
Leben» (B. Hume).
Innerhalb der Leidensgeschichte, die letztlich ein
Lob auf jenen Gott ist, der das Verlorene sucht,
tritt dieses Gottesbild in ganz besonders helles
Licht durch den Verrat des Petrus und Jesu «Antwort»

auf diesen Verrat. Als Jesus beim letzten
Mahl mit den Jüngern diesen voraussagte, dass
alle ihn verlassen würden, widersprach Petrus in
selbstsicherer Weise: «Auch wenn alle an dir An-
stoss nehmen - ich nicht» (Mk 14, 29). Ja, er
beteuerte: «Und wenn ich mit dir sterben müsste -
ich werde dich nie verleugnen» (Mk 14, 31). Aber
schon bald wird diese Selbstsicherheit zerstört.
Ihm wird nicht erspart, mit Selbstverfluchung
und SchwurJesus und damit seineJüngerschaft zu
verleugnen. Diese Verleugnung ist eigentlich Tod
der Jüngerschaft. Petrus hat sich von Jesus
getrennt. Zwar bereut er sofort nach dem Hahnenschrei

seinen Verrat mit bitteren Tränen der Reue.
«Die Tränen des Verleugners sind die Tränen der
Einsicht. Vor wenigen Stunden noch gelobte er,
mit Jesus sterben zu wollen. Jetzt kann er nur
noch über sich und sein eigenes Elend weinen.
Vor allem aber sind die Tränen die Tränen der
Totentrauer. Bei der Totenklage verhüllt der
Klagende sein Angesicht (2 Sam 19, 5). So beklagt
Simon seinen Tod, nämlich seinen Tod als Jünger
Jesu, den eigentlichen Tod. Weil er nicht mit
Jesus sterben konnte, starb der Jünger Jesu. So
gehört Simon ganz wieder der Welt, dem Tod. Die
Verleugnungsgeschichte endet, von Simon aus
gesehen, hoffnungslos. Simon erlebt nicht ein Tief
seiner Jüngerschaft oder eine momentane Schwäche.

Seine Tränen sind auch nicht Tränen einer
schon rettenden Reue. Vielmehr wird dem in
seinem Gläubig-Sein Sicheren sein Unglaube offenbar;

er stürzt in den Tod» (W. Schmithals).
Aber, die Verleugnungsgeschichte endet nicht
mit diesem Jüngerschaftstod. Im Gegenteil. Jesus

sorgt dafür, dass die Geschichte des Jüngers
Simon weitergeht. Dazu bedarf es allerdings eines

göttlichen Handelns, das der Auferweckung eines
Toten gleichkommt. «Dass Gott in dieser Weise

Tote auferweckt, wird Simon später erfahren: der
Auferstandene beruft denJünger, dem in der
Verleugnung jeder Eigensinn gebrochen wurde, zum
Fels der Kirche» (W. Schmithals). Darin aber
kommt in vorbildlicher Weise Gottes Verhalten
zu jenen allen, die ihn verraten, zum «Vorschein».
«Die Geschichte des Simon zeigt und erzählt, was
das frühkirchliche Bekenntniswort abstrakt
formuliert: «Wenn wir unsern Glauben verleugnen,
so bleibt er dennoch treu; denn er kann sich selbst
nicht verleugnen» (2 Tim 2, 12f.). Auch der
seinen Glauben Verleugnende bleibt der von Gott
Angenommene. Der barmherzige Herr hält ihn,
der noch nicht wirklich glaubt, auch in der Tiefe
des Abfalls fest. Er verstösst ihn nicht, sondern
ruft den Verleugnet in seinen Dienst. Die
Verleugnungsgeschichte zielt auf das Lob der österlichen

Treue Gottes» (W. Schmithals).
Diese österliche Treue erhält gerade dadurch seine
besondere Strahlkraft, dass Simon, der Jesus am
meisten von allen Jüngern verleugnet hat, gerade
zum Erstzeugen der Auferweckung Jesu wird. Der
Gekreuzigte zeigt sich zuerst dem Jünger, der ihn
verleugnete, und hält ihm die Treue. «Dass er den
Verleugner nicht verstösst, sondern selbst dem
treu bleibt, der ihm untreu wird, ist der eigentliche

Grund derJüngerschaft. Was Paulus von Gottes

Treue zu Israel sagt, gilt entsprechend für die
Berufung des Jüngers (Rom 11,29), die ja von
vornherein nicht auf der Würdigkeit des Berufenen,

sondern auf der freien Wahl des Berufers
beruhte. Deshalb gilt auch für den versagenden Jünger:

<Gott ist treu, durch welchen ihr berufen seid
zur Gemeinschaft seines Sohnes Jesus Christus,
unseres Herrn> (1 Kor 1,9). Er nimmt den
Verleugner an wie der Vater, der dem verlorenen
Sohn entgegengeht, den er nie verlassen hatte. Er
erscheint dem, den er auch dort nicht losgelassen
hatte, wo dieser ihn verleugnete» (W. Schmithals).


	Gott sucht die Verlorenen

