
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 4

Artikel: "Gott soll an diesem Kranken verherrlicht werden" (Jo 9, 2) : Gott und
das Leiden

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


91

«Gott soll an diesem
Kranken verherrlicht
werden» (Jo 9, 2)
Gott und das Leiden

P. Anselm Bütler

Eine Frage, die immer wieder auftaucht und die
Menschen zutiefst bewegt und beschäftigt, ist die
Frage nach dem Leiden. Warum das Leiden?
Wamm soviel und so schmerzhafte Krankheit,
warum so bittere Todesschicksale? Und damit
stellt sich die ebenso bedrängende Frage: Warum
kann Gott solche Leiden zulassen? Ist er nicht
mächtig genug, sie zu verhindern, oder ist seine
Liebe zu uns Menschen zu schwach, um uns davor
zu bewahren? Wenn wir die Heilige Schrift unter
diesem Gesichtspunkt lesen, stossen wir auf
verschiedene Antworten und Haltungen der
Menschen gegenüber der Problematik: Gott und das
Leiden.

1. Deutungsversuche im Alten Testament
Zu allen Zeiten des Alten Testamentes stehen die
Menschen vor dem Rätsel des Leidens. Immer und
immer wieder ist die Rede von Krankheit und
Tod, von Gewalt und Katastrophe, von Ohn¬

macht und Rechtlosigkeit. Und die Glaubenden
der alten Zeit scheuen sich nicht, mit freimütigen
Worten der Klage vor Gott, ihren Herrn, hinzutreten.

Vor allem in den Psalmen kommen diese
Klagen voll zur Sprache: «Wie lange noch, Herr,
vergisst du mich ganz, wie lange verbirgst du dein
Gesicht vor mir? Wie lange noch muss ich
Schmerzen tragen in meiner Seele, in meinem
Herzen Kummer Tag für Tag?» (Ps. 13). «Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen,
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner
Klage? Mein Gott, ich rufe bei Tag, doch du gibst
keine Antwort, ich rufe bei Nacht und finde doch
keine Ruhe» (Ps. 22). «Wach auf, warum schläfst
du, Herr? Erwache, Verstoss nicht auf immer!
Warum verbirgst du dein Gesicht, vergisst unsere
Not und Bedrängnis? Unsere Seele ist in den
Staub hinabgebeugt, unser Leib liegt am Boden»
(Ps. 44). «Herr, ich schreie zu dir, früh am Morgen
tritt mein Gebet vor dich hin. Wamm, o Herr,
verwirfst du mich, wamm verbirgst du dein
Gesicht vor mir?» (Ps. 88).
Aber trotz dieser klagenden Fragen an Gott, sind
die Beter nicht verzweifelt oder gar rebellisch und
auflehnend gegen Gott. «Ich baue auf deine
Huld, mein Herz soll über deine Hilfe frohlok-
ken» (Ps. 13). «Die ihr den Herrn fürchtet, preiset
ihn, ihr alle vom Stamm Jakobs rühmet ihn.
Denn er hat nicht verachtet, nicht verabscheut
das Elend der Armen. Er verbirgt nicht sein
Gesicht vor ihm, er hat auf sein Schreien gehört» (Ps.
22). Dieses fast unbegreifliche Vertrauen auf Gott
trotz aller Erfahrungen des Leidens, in denen
Gott ferne zu sein scheint, gründet auf einer
tiefen Erfahrung Gottes, der zwar geheimnisvoll
bleibt, aber trotzdem für die Menschen da ist und
für sie ein Herz hat. «Ein eigentümliches Vertrauen,

die Fmcht eines langen und intensiven
Umgangs mit Gott, hat offenbar durch alle Dunkelheiten

hindurch festgehalten, dass ein unbenenn-
bares und unaufweisbares Heil darin liegt, unter
seiner Hand zu sein. So ist die Klage, in welcher
der Gequälte sich dem eröffnet, der ihn hört, und
zugleich die Bescheidung, die sein Gericht nicht
zu durchschauen verlangt, als Ausdruck eines



92

tiefen Glaubens zu erkennen» (H. Kahlefeld).
Hinter diesem Vertrauen und Glauben gegenüber
Gott trotz allem Leid und Unheil steht jene tiefe
Erfahrung, wie sie im Schöpfungsbericht zum
Ausdruck kommt: dass Gott alles gut gemacht
hat. Dies ist ein Bekenntnis eines gläubigen
Sängers, der sehr wohl um all die Not weiss, der aber
durch die Güte und das Glück, das die Schöpfung
schenkt, von Gottes tiefem und unerschütterlichem

Wohlwollen zu uns Menschen restlos
überzeugt ist. In diesem Schöpfungsbericht tritt uns
das Bild jenes Gottes entgegen, der als Schöpfer
und Erhalter seinen Geschöpfen wohl will und sie

segnet.
Hinter diesem Vertrauen und Glauben gegenüber
Gott trotz allem Leid steht aber in noch verdichte-
terer Form die Erfahrung des Wohlwollens Gottes
gegenüber Israel. Die Propheten sprechen von der
tragfähigen und langmütigen Sorge Gottes, und
ihre Einsicht wirkt fort, wo man auf sie hört. So

sagt ein Gottesspruch: «Der Rest des Hauses Israel
Mir ist er aufgeladen, und ich will ihn tragen,

will schleppen, will ihn bergen» (Jes 46,4). Von
dieser Sorge Gottes trotz alles Leides weiss auch
die rabbinische Schriftauslegung, die auf ihre
Weise die prophetische Einsicht überliefert. Der
Midrasch spricht vom «Jammer» Gottes, der ihn
wegen des Gerichtes über Adam bewegt. Der
Herr trauert sechs Tage vor der Katastrophe der
Sintflut. Der Tod der geliebten Aaronssöhne geht
ihm nah, mehr noch als der ihres Vaters.
In den späteren Zeiten Israels zeigt sich ein Wandel

des Denkens. Mit Leidenschaft wird nach der
Gerechtigkeit in Gottes Verfügungen gefragt.
Töne der Kritik, des Zweifels, ja der Resignation
sind zu hören. Propheten wie Jeremias und
Ezechiel haben ihre ganze Kraft aufzubieten, um die
Treue Gottes auch über dem Leidenden erkennen
zu lassen. Aber die Frage verstummt nicht mehr.
Man sucht nach Erklärungen für das Leiden und
das Unglück. Eine Erklärung greift zurück auf das
Schema der Entsprechung zwischen gottesfürchti-
gem Leben und Erfahrung des Segens. Hier wird
an der Vorstellung festgehalten, dass die böse Tat
sich nach innerem Gesetz zum Unglück auswirkt.

Es herrscht die Regel: Keine Züchtigung ohne
Schuld.
Diese und andere Deutungen des Leidens, wie:
Leiden führt zur Umkehr, halten an der Überzeugung

fest, dass Gott die naturhaften und die
geschichtlichen Prozesse in ungebrochener Direktheit

lenkt. «Aber die Frage nach dem Sinn dessen,

was dem einzelnen widerfährt, und nach der
Gerechtigkeit, die sich darin kundtun soll, wird
nun nicht mehr in ahnungsvoller Bescheidenheit
zurückgehalten. Sie wird allerdings auch nicht
kritisch erhoben, und sie irritiert nicht das Vertrauen
zu Gott; sie stellt vielmehr den Menschen in Frage.

Die Härte, welche die Klage der Kreatur
verwirft, ist die gleiche, welche Gottes Unantastbarkeit

dekretiert. Es ist eine zu jedem Einsatz
entschlossene, aber kalte Frömmigkeit, die sich
kundtut. Aber man muss ihr zugute halten, dass

jede andere Lösung des Problems ihr entweder
unrealistisch oder gottlos erscheinen muss» (H.
Kahlefeld).

2. Jesus und das Leiden
Wie verhält sich Jesus angesichts dieser Denkart
gegenüber dem Leiden? Ausdrücklich kommt
Jesu Stellungnahme zu spätjüdischen Lösungsversuchen

zur Sprache bei der Heilung des
Blindgeborenen. «Unterwegs sah Jesus einen Mann, der
seit seiner Geburt blind war. Da fragten ihn seine

Jünger: Rabbi, wer hat gesündigt? Er selbst? Oder
haben seine Eltern gesündigt, so dass er blind
geboren wurde? Jesus antwortete: Weder er noch
seine Eltern haben gesündigt. Vielmehr soll Gott
an ihm verherrlicht werden» (Jo 9, 1-2). Diese
Antwort erscheint auf den ersten Blick nur schwer
verständlich. Wir müssen sie in den ganzen
Zusammenhang von Jesu Wirken und Lehren stellen.

Dann erst wird sie klar und kann eine tröstende

Antwort ausstrahlen.
Es ist geradezu auffallend, wie Jesus auf die leibliche

und seelische Hilfsbedürftigkeit der Menschen
anspricht. Er heilt Kranke, stellt Verkrüppelte
wieder her, reinigt Aussätzige, befreit Besessene,
erweckt Gestorbene. Damit aber lebt er lebendig
und eindrücklich vor, dass er die Kranken und



«Du bist die Hand, die Gott uns entgegenstreckt...»



94

Siechen, die Verkrüppelten und Besessenen als

Gegenstand der besonderen Sorge Gottes
erkennt. «Die Leiden der Kreatur sind ernst genommen.

Sie ziehen die Aufmerksamkeit Gottes auf
sich, und es lässt sich erkennen, dass er sie nicht
will. Es kann nicht sein, dass sie strafweise
verhängt oder als erzieherische Züchtigung oder als

Gelegenheit zum Erwerb von Verdiensten zugefügt

sind, wenn doch der Auftrag Jesu auf
Heilung, Aufrichtung und Befreiung des Geschöpfes
gerichtet ist und auf das Glück des Daseins, das
darin wieder hergestellt wird» (H. Kahlefeld).
Nun ist allerdings nicht zu übersehen, dass Jesus
nur einzelnen hilft, alle übrigen aber bleiben wie
sie sind. Das zeigt klar eine Szene, die Markus
berichtet. «In aller Frühe stand Jesus auf und ging
an einen einsamen Ort, um zu beten. Simon und
seine Begleiter eilten ihm nach, und als sie ihn
fanden, sagten sie zu ihm: Alle suchen dich. Er
antwortete: Lasst uns anderswohin gehen, in die
benachbarten Dörfer, damit ich auch dort predige»

(Mk 1, 35-38).
Und ferner ist zu bedenken, dass alle Geheilten
den Tod noch vor sich haben, also nicht endgültig
vom Leiden befreit sind. Diese Tatsachen lassen
uns erst den Sinn der Heilungen Jesu richtig
erkennen. Sie sind «Zeichen», die auf etwas Künftiges

hinweisen und dieses Künftige zugleich
verbürgen.

Was aber ist dieses Künftige? Das erkennen wir
aus dem, was Jesus gerade den Ärmsten und
Hilflosesten verkündet. Unter den Zuhörern Jesu fanden

sich viele sogenannte «kleine Leute», Namenlose,

Unwichtige, solche, welche in geistlichen
Dingen nicht mitzureden hatten. Von diesen wird
gesagt, sie seien Jesu vorgekommen wie eine Herde

ohne Hirt, und sie hätten Jesu Mitleid erregt
(Mt 9, 36). Wiederholt wird die Vorstellung
erweckt, wie sie herzuströmen und nach dem Wort
Jesu verlangen (vgl. Mk 3,20; 4, 1 f.; 5,21; Lk
11, 27 und andere). Diesen Armen und Verachteten

nun verkündet Jesus seine eigentliche
Botschaft zum Thema Leiden: Einmal wird die grosse
Wende kommen, da Gott aus seiner Zurückhaltung

hervortritt, sich seiner Schöpfung in noch nie

dagewesener Weise annimmt und dann alles Leid
beseitigt.
«Was Jesus diesen Armen zu geben hat, ist die
Verheissung, welche den Kern seines Auftrags
ausmacht. Verheissen wird die Wende, die
dadurch bewirkt werden soll, dass Gott aus seiner
Verhaltenheit hervortritt und sich seiner Schöpfung

in einer neuen und nie erfahrenen Weise
annimmt. Zu jener eschatologischen Wende setzt
Jesus die Armut der Armen ins Verhältnis. Ihnen
zuerst ist die Sorge Gottes zugewandt, ihr Los vor
allem wird er wenden; denn in ihnen stellt sich
ohne Verdeckung der Zustand der Schöpfung und
die Situation des Menschen dar. Sie sollen nicht
weiter in sprachloser Ergebenheit verharren,
sondern Hoffnung fassen und der Zukunft gewiss mit
einer neuen Kraft <ausharren bis ans Ende> (Mt
10,22). Das kommt zum Ausdruck in den
Preisungen, die wie ein Eröffnungspsalm an den
Anfang der Bergpredigt gestellt werden: Selig, die
ihr arm seid - die ihr hungert - die ihr weint! Ihr
werdet gesättigt werden; ihr werdet lachen; ihr
werdet das Reich besitzen (Lk 6, 20f)» (H. Kahlefeld).

Im Licht dieser Verheissung wird nun verständlich,

was Jesus mit seiner Antwort an die fragen-
denjünger über den Blindgeborenen meint: Gott
soll an ihm verherrlicht werden. Als erstes ist zu
sagen: Jesus erklärt das Leiden nicht, sondern
nimmt es in seiner Realität hin. «Es ist aber nicht
mit der Kühle des schrecklich Ernüchterten gesehen,

sondern mit dem Schmerz und Mitleid dessen,

der weiss, was den Geschöpfen zugedacht
war Nichts wird abgeschwächt und nichts
fortgeredet. Im Gegenteil, das Leiden wird in den
Blick gefasst und dadurch, dass jede kurzschlüssige

<Erklärung> unterbleibt, in seiner reinen
Tatsächlichkeit belassen» (H. Kahlefeld).
Als Zweites ist zu sagen: Jedes Leiden trägt die
Verheissung in sich, dass Gott es einmal wenden
wird. Im geheilten Blinden wird offenbar, was
Gott einmal gegenüber allem Leiden tun wird,
wenn er aus seiner Verhaltenheit heraustritt und
sich seiner Schöpfung in wirklich göttlich-allmächtiger

Weise annimmt. Dann wird endgültig



95

alles Leid der Ort, an dem Gottes Herrlichkeit
offenbar wird.

3. Und wir in der «Zwischenzeit»
Was aber sagt das uns, die wir noch in jener
«Zwischenzeit» leben, die auf das endgültige
Offenbarwerden der Herrlichkeit Gottes wartet? Wie ist
da Gottes Verhalten zum Leiden? «Wenn es

heisst, Gott werde an <jenem Tage> aus seiner
Verborgenheit hervortreten und die Welt durch das
Gericht, das damit eingeleitet wird, läutern, um
sie im Glanz seiner Gegenwart zu vollenden,
dann ist doch damit gesagt, dass er bis dahin sich
zurückhält und seine Herrschaft nicht gradlinig
zur Geltung bringt» (H. Kahlefeld). Dieses
Zurückhalten Gottes besagt, dass Gottes
innergeschichtliches Handeln, das die Heilige Schrift
bezeugt - in der Führung Israels etwa oder in den
Machtzeichen, die Jesus wirkt - sich den
Bedingungen dieser Weltzeit anpasst. Dieses
innergeschichtliche Handeln Gottes bedarf der Wirkorgane.

Es muss erkannt und aufgenommen werden.
Wenn die Menschen sich versagen, kann es, auch
wenn die grosse Linie gehalten wird, im Einzelakt
vergeblich sein.
Daraus ergibt sich für denJünger des Evangeliums
eine klare Haltung: «Er verzichtet mit seinem
Herrn auf eine einsichtige Ableitung und Begründung

des Leidens und nimmt, indem er die krea-
türliche Armut erkennt, die Bescheidenheit der
Alten auf. Er kennt sehr wohl die Nüchternheit,

die das Sein in der Welt durchschaut und
ohne Verbitterung so, wie es ist, akzeptiert. Er
liebt die Tapferkeit, die darin aushält, ohne viel
Wesens davon zu machen. Weil er aber bescheiden,

nüchtern und tapfer das Dasein begreift,
bleibt ihm das Bild des Vater-Gottes hoch und
klar. Er kann nicht um des Bösen willen, selbst wo
es die Welt zu beherrschen scheint, an der Reinheit

Gottes zweifeln; und wo er die Leiden zu
tragen hat, die die nackte Armut der Kreatur verraten,

weiss er den Schöpfer ermutigend über sich.
Durch das Evangelium ist er auf Gottes Seite
gezogen, und nun hat er teil an Gottes Geduld» (H.
Kahlefeld).

Warum nicht ich?
Kranke und sterbende Mitmenschen

Artur Vogel, Caritas Schweiz

Eine 96jährige ehemalige Krankenschwester liegt
seitJahren in der geriatrischen Klinik. Nicht jeden
Tag kann sie sich aus dem Bett erheben, mit ihren
verkrüppelten Gichthänden vermag sie nicht einmal

mehr den Löffel selber zum Mund zu führen.
Unter den körperlichen Schmerzen und der beinahe

totalen Abhängigkeit leidet sich sehr und
erzählt jedem Besucher, wie sie täglich Gott bitte,
sie endlich von ihren Leiden zu erlösen. Beim
kleinsten Anzeichen eines Schnupfens aber kann
der Arzt gar nicht rasch genug zur Stelle sein.
Diese zwiespältigen Gefühle gegenüber Krankheit,

Alter und Tod sind typisch für uns Europäer
des 20. Jahrhunderts. Was wir mit dem Kopf er-
fasst haben, braucht noch längst nicht gelebte
Wirklichkeit zu sein. Wohl kaum jemand
behauptet allen Ernstes, in seiner irdischen Gestalt
unsterblich zu sein; aber wir leben doch alle so,
wie wenn der Tod eine Märchenfigur wäre, «hinter
den sieben Bergen bei den sieben Zwergen». Wen
wundert's, wenn uns bei dieser kurzsichtigen
Einstellung die Gewissheit, dem nahen Tod nicht
mehr ausweichen zu können, wie ein Blitz aus
heiterem Himmel trifft?


	"Gott soll an diesem Kranken verherrlicht werden" (Jo 9, 2) : Gott und das Leiden

