Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 4

Artikel: "Gott soll an diesem Kranken verherrlicht werden" (Jo 9, 2) : Gott und
das Leiden

Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Gott soll an diesem
Kranken verherrlicht
werden» (Jo 9, 2)

Gott und das Leiden

P. Anselm Biitler

Eine Frage, die immer wieder auftaucht und die
Menschen zutiefst bewegt und beschiftigt, ist die
Frage nach dem Leiden. Warum das Leiden?
Warum soviel und so schmerzhafte Krankheirt,
warum so bittere Todesschicksale? Und damit
stellt sich die ebenso bedringende Frage: Warum
kann Gott solche Leiden zulassen? Ist er nicht
michtig genug, sie zu verhindern, oder ist seine
Liebe zu uns Menschen zu schwach, um uns davor
zu bewahren? Wenn wir die Heilige Schrift unter
diesem Gesichtspunkt lesen, stossen wir auf ver-
schiedene Antworten und Haltungen der Men-
schen gegeniiber der Problematik: Gott und das
Leiden.

1. Deutungsversuche im Alten Testament

Zu allen Zeiten des Alten Testamentes stehen die
Menschen vor dem Ritsel des Leidens. Immer und
immer wieder ist die Rede von Krankheit und
Tod, von Gewalt und Katastrophe, von Ohn-

91

macht und Rechtlosigkeit. Und die Glaubenden
der alten Zeit scheuen sich nicht, mit freimiitigen
Worten der Klage vor Gott, ihren Herrn, hinzu-
treten. Vor allem in den Psalmen kommen diese
Klagen voll zur Sprache: «Wie lange noch, Herr,
vergisst du mich ganz, wie lange verbirgst du dein
Gesicht vor mir? Wie lange noch muss ich
Schmerzen tragen in meiner Seele, in meinem
Herzen Kummer Tag fur Tag?» (Ps. 13). «<Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen,
bist fern meinem Schreien, den Worten meiner
Klage? Mein Gott, ich rufe bei Tag, doch du gibst
keine Antwort, ich rufe bei Nacht und finde doch
keine Ruhe» (Ps. 22). «Wach auf, warum schlifst
du, Herr? Erwache, verstoss nicht auf immer!
Warum verbirgst du dein Gesicht, vergisst unsere
Not und Bedringnis? Unsere Seele ist in den
Staub hinabgebeugt, unser Leib liegt am Boden»
(Ps. 44). «Herr, ich schreie zu dir, frith am Morgen
tritt mein Gebet vor dich hin. Warum, o Herr,
verwirfst du mich, warum verbirgst du dein Ge-
sicht vor mir?» (Ps. 88).

Aber trotz dieser klagenden Fragen an Gott, sind
die Beter nicht verzweifelt oder gar rebellisch und
auflehnend gegen Gott. «Ich baue auf deine
Huld, mein Herz soll iiber deine Hilfe frohlok-
ken» (Ps. 13). «Die ihr den Herrn fiirchtet, preiset
thn, ihr alle vom Stamm Jakobs rithmet ihn.
Denn er hat nicht verachtet, nicht verabscheut
das Elend der Armen. Er verbirgt nicht sein Ge-
sicht vor ihm, er hat auf sein Schreien gehért» (Ps.
22). Dieses fast unbegtreifliche Vertrauen auf Gott
trotz aller Erfahrungen des Leidens, in denen
Gott ferne zu sein scheint, griindet auf einer
tiefen Erfahrung Gottes, der zwar geheimnisvoll
bleibt, aber trotzdem fiir die Menschen da ist und
fiir sie ein Herz hat. «Ein eigentiimliches Vertrau-
en, die Frucht eines langen und intensiven Um-
gangs mit Gott, hat offenbar durch alle Dunkel-
heiten hindurch festgehalten, dass ein unbenenn-
bares und unaufweisbares Heil darin liegt, unter
seiner Hand zu sein. So ist die Klage, in welcher
der Gequilte sich dem eréffnet, der thn hort, und
zugleich die Bescheidung, die sein Gericht nicht
zu durchschauen verlangt, als Ausdruck eines



92

tiefen Glaubens zu ertkennen» (H. Kahlefeld).
Hinter diesem Vertrauen und Glauben gegeniiber
Gott trotz allem Leid und Unbheil steht jene tiefe
Erfahrung, wie sie im Schépfungsbericht zum
Ausdruck kommt: dass Gott alles gut gemacht
hat. Dies ist ein Bekenntnis eines gliubigen Sin-
gers, der sehr wohl um all die Not weiss, der aber
durch die Giite und das Gliick, das die Schopfung
schenkt, von Gottes tiefem und unerschiitterli-
chem Wohlwollen zu uns Menschen restlos iiber-
zeugt ist. In diesem Schopfungsbericht tritt uns
das Bild jenes Gottes entgegen, der als Schépfer
und Erhalter seinen Geschopfen wohl will und sie
segnet.

Hinter diesem Vertrauen und Glauben gegeniiber
Gott trotz allem Leid steht aber in noch verdichte-
terer Form die Erfahrung des Wohlwollens Gottes
gegeniiber Israel. Die Propheten sprechen von der
tragfihigen und langmiitigen Sorge Gottes, und
ihre Einsicht wirkt fort, wo man auf sie hort. So
sagt ein Gottesspruch: «Der Rest des Hauses Israel
... Mir ist er aufgeladen, und ich will ihn tragen,
will schleppen, will ihn bergen» (Jes 46, 4). Von
dieser Sorge Gottes trotz alles Leides weiss auch
die rabbinische Schriftauslegung, die auf ihre
Weise die prophetische Einsicht tiberliefert. Der
Midrasch spricht vom «Jammer» Gottes, der ihn
wegen des Gerichtes iiber Adam bewegt. Der
Herr trauert sechs Tage vor der Katastrophe der
Sintflut. Der Tod der geliebten Aaronsséohne geht
thm nah, mehr noch als der thres Vaters.

In den spiteren Zeiten Israels zeigt sich ein Wan-
del des Denkens. Mit Leidenschaft wird nach der
Gerechtigkeit in Gottes Verfligungen gefragt.
Toéne der Kritik, des Zweifels, ja der Resignation
sind zu horen. Propheten wie Jeremias und Eze-
chiel haben ihre ganze Kraft aufzubieten, um die
Treue Gottes auch tiber dem Leidenden erkennen
zu lassen. Aber die Frage verstummt nicht mehr.
Man sucht nach Erklirungen fiir das Leiden und
das Ungliick. Eine Erklirung greift zuriick auf das
Schema der Entsprechung zwischen gottesfiirchti-
gem Leben und Erfahrung des Segens. Hier wird
an der Vorstellung festgehalten, dass die bose Tat
sich nach innerem Gesetz zum Ungliick auswirkt.

Es herrscht die Regel: Keine Ziichtigung ohne
Schuld.

Diese und andere Deutungen des Leidens, wie:
Leiden fiihrt zur Umkehr, halten an der Uberzeu-
gung fest, dass Gott die naturhaften und die ge-
schichtlichen Prozesse in ungebrochener Direkt-
heit lenkt. «Aber die Frage nach dem Sinn des-
sen, was dem einzelnen widerfihrt, und nach der
Gerechtigkeit, die sich darin kundtun soll, wird
nun nicht mehr in ahnungsvoller Bescheidenheit
zuriickgehalten. Sie wird allerdings auch nicht kri-
tisch erhoben, und sie irritiert nicht das Vertrauen
zu Gott; sie stellt vielmehr den Menschen in Fra-
ge. Die Hirte, welche die Klage der Kreatur ver-
witft, ist die gleiche, welche Gottes Unantastbar-
keit dekretiert. Es ist eine zu jedem Einsatz ent-
schlossene, aber kalte Frommigkeit, die sich
kundtut. Aber man muss ihr zugute halten, dass
jede andere Losung des Problems ihr entweder un-
realistisch oder gottlos erscheinen muss» (H. Kah-

lefeld).

2. Jesus und das Letden

Wie verhilt sich Jesus angesichts dieser Denkart
gegeniiber dem Leiden? Ausdriicklich kommt
Jesu Stellungnahme zu spitjiidischen Losungsver-
suchen zur Sprache bei der Heilung des Blindge-
borenen. «Unterwegs sah Jesus einen Mann, der
seit seiner Geburt blind war. Da fragten ihn seine
Jiinger: Rabbi, wer hat gesiindigt? Er selbst? Oder
haben seine Eltern gesiindigt, so dass er blind ge-
boren wurde? Jesus antwortete: Weder er noch
seine Eltern haben gesiindigt. Vielmehr soll Gott
an ihm verherrlicht werden» (Jo 9,1-2). Diese
Antwort erscheint auf den ersten Blick nur schwer
verstindlich. Wir miissen sie in den ganzen Zu-
sammenhang von Jesu Wirtken und Lehren stel-
len. Dann erst wird sie klar und kann eine trésten-
de Antwort ausstrahlen.

Es ist geradezu auffallend, wie Jesus auf die leibli-
che und seelische Hilfsbediirftigkeit der Menschen
anspricht. Er heilt Kranke, stellt Verkriippelte
wieder her, reinigt Aussitzige, befreit Besessene,
erweckt Gestorbene. Damit aber lebt er lebendig
und eindriicklich vor, dass er die Kranken und



«Du bist die Hand, die Gott uns entgegenstreckt . . .»



94

Siechen, die Verkriippelten und Besessenen als
Gegenstand der besonderen Sorge Gottes er-
kennt. «Die Leiden der Kreatur sind ernst genom-
men. Sie zichen die Aufmerksamkeit Gottes auf
sich, und es lisst sich erkennen, dass er sie nicht
will. Es kann nicht sein, dass sie strafweise ver-
hingt oder als erzieherische Ziichtigung oder als
Gelegenheit zum Erwerb von Verdiensten zuge-
fiigt sind, wenn doch der Auftrag Jesu auf Hei-
lung, Aufrichtung und Befreiung des Geschépfes
gerichtet ist und auf das Gliick des Daseins, das
darin wieder hergestellt wird» (H. Kahlefeld).
Nun ist allerdings nicht zu Gbersehen, dass Jesus
nur einzelnen hilft, alle iibrigen aber bleiben wie
sie sind. Das zeigt klar eine Szene, die Markus be-
richtet. «In aller Frithe stand Jesus auf und ging
an einen einsamen Ort, um zu beten. Simon und
seine Begleiter eilten thm nach, und als sie ihn
fanden, sagten sie zu ihm: Alle suchen dich. Er
antwortete: Lasst uns anderswohin gehen, in die
benachbarten Dérfer, damit ich auch dort predi-
ge» (Mk 1, 35-38).

Und ferner ist zu bedenken, dass alle Geheilten
den Tod noch vor sich haben, also nicht endgiiltig
vom Leiden befreit sind. Diese Tatsachen lassen
uns erst den Sinn der Heilungen Jesu richtig er-
kennen. Sie sind «Zeichen», die auf etwas Kiinfti-
ges hinweisen und dieses Kiinftige zugleich ver-
biirgen.

Was aber 1st dieses Kiinftige? Das erkennen wir
aus dem, was Jesus gerade den Armsten und Hilf-
losesten verkiindet. Unter den Zuhoérern Jesu fan-
den sich viele sogenannte «kleine Leute», Namen-
lose, Unwichtige, solche, welche in geistlichen
Dingen nicht mitzureden hatten. Von diesen wird
gesagt, sie seien Jesu vorgekommen wie eine Her-
de ohne Hirt, und sie hitten Jesu Mitleid etregt
(Mt 9, 36). Wiederholt wird die Vorstellung er-
weckt, wie sie herzustrtomen und nach dem Wort
Jesu verlangen (vgl. Mk 3,20; 4,1f.; 5,21; Lk
11, 27 und andere). Diesen Armen und Verachte-
ten nun verkiindet Jesus seine eigentliche Bot-
schaft zum Thema Leiden: Einmal wird die grosse
Wende kommen, da Gott aus seiner Zuriickhal-
tung hervortritt, sich seiner Schépfung in noch nie

dagewesener Weise annimmt und dann alles Leid
beseitigt.

«Was Jesus diesen Armen zu geben hat, ist die
Verheissung, welche den Kern seines Auftrags
ausmacht. Verbeissen wird die Wende, die da-
durch bewirkt werden soll, dass Gott aus seiner
Verhaltenheit hervortritt und sich seiner Schop-
fung in einer neuen und nie erfabrenen Weise an-
nimmt. Zu jener eschatologischen Wende setzt Je-
sus die Armut der Armen ins Verhiltnis. Thnen
zuetst ist die Sorge Gottes zugewandt, ihr Los vor
allem wird er wenden; denn in ihnen stellt sich
ohne Verdeckung der Zustand der Schépfung und
die Situation des Menschen dar. Sie sollen nicht
weiter in sprachloser Ergebenheit verharren, son-
dern Hoffnung fassen und der Zukunft gewiss mit
einer neuen Kraft «ausharren bis ans Ende> (Mt
10, 22). Das kommt zum Ausdruck in den Prei-
sungen, die wie ein Er6ffnungspsalm an den An-
fang der Bergpredigt gestellt werden: Selig, die
ihr arm seid - die ihr hungert - die ihr weint! Ihr
werdet gesittigt werden; ihr werdet lachen; ihr
werdet das Reich besitzen (Lk 6, 20 f)» (H. Kahle-
feld).

Im Licht dieser Verheissung wird nun verstind-
lich, was Jesus mit seiner Antwort an die fragen-
den Junger Giber den Blindgeborenen meint: Gott
soll an thm verhertlicht werden. Als erstes ist zu
sagen: Jesus erklirt das Leiden nicht, sondern
nimmt es in seiner Realitdt hin. «Es ist aber nicht
mit der Kuihle des schrecklich Erniichterten gese-
hen, sondern mit dem Schmerz und Mitleid des-
sen, der weiss, was den Geschopfen zugedacht
war . . . Nichts wird abgeschwicht und nichts fort-
geredet. Im Gegenteil, das Leiden wird in den
Blick gefasst und dadurch, dass jede kurzschliissi-
ge <Erklirung> unterbleibt, in seiner reinen Tat-
siachlichkeit belassen» (H. Kahlefeld).

Als Zweites ist zu sagen: Jedes Leiden trigt die
Verheissung in sich, dass Gott es einmal wenden
wird. Im geheilten Blinden wird offenbar, was
Gott einmal gegeniiber allem Leiden tun wird,
wenn er aus seiner Verhaltenheit heraustritt und
sich seiner Schépfung in wirklich géttlich-all-
michtiger Weise annimmt. Dann wird endgiiltig



alles Leid der Ort, an dem Gottes Herrlichkeit of-
fenbar wird.

3. Und wir in der «Zwischenzeit»?

Was aber sagt das uns, die wir noch in jener «Zwi-
schenzeit» leben, die auf das endgiiltige Offen-
barwerden der Herrlichkeit Gottes wartet? Wie ist
da Gottes Verhalten zum Leiden? «Wenn es
heisst, Gott werde an <jenem Tage> aus seiner Ver-
borgenheit hervortreten und die Welt durch das
Gericht, das damit eingeleitet wird, liutern, um
sie im Glanz seiner Gegenwart zu vollenden,
dann ist doch damit gesagt, dass er bis dahin sich
zuriickhilt und seine Herrschaft nicht gradlinig
zur Geltung bringt> (H. Kahlefeld). Dieses Zu-
riickhalten Gottes besagt, dass Gottes innerge-
schichtliches Handeln, das die Heilige Schrift be-
zeugt — in der Fithrung Israels etwa oder in den
Machtzeichen, die Jesus wirkt — sich den Bedin-
gungen dieser Weltzeit anpasst. Dieses innerge-
schichtliche Handeln Gottes bedarf der Wirkorga-
ne. Es muss erkannt und aufgenommen werden.
Wenn die Menschen sich versagen, kann es, auch
wenn die grosse Linie gehalten wird, im Einzelakt
vergeblich sein.

Daraus ergibt sich fiir den Jiinger des Evangeliums
eine klare Haltung: «Er verzichtet mit seinem
Herrn auf eine einsichtige Ableitung und Begriin-
dung des Leidens und nimmt, indem er die krea-
tiitliche Armut erkennt, die Bescheidenheit der
Alten auf. .. Er kennt sehr wohl die Niichtern-
heit, die das Sein in der Welt durchschaut und
ohne Verbitterung so, wie es ist, akzeptiert. Er
liebt die Tapferkeit, die darin aushilt, ohne viel
Wesens davon zu machen. Weil er aber beschei-
den, niichtern und tapfer das Dasein begreift,
bleibt thm das Bild des Vater-Gottes hoch und
klar. Er kann nicht um des Bosen willen, selbst wo
es die Welt zu beherrschen scheint, an der Rein-
heit Gottes zweifeln; und wo er die Leiden zu tra-
gen hat, die die nackte Armut der Kreatur verra-
ten, weiss er den Schopfer ermutigend tiber sich.
Durch das Evangelium ist er auf Gottes Seite ge-
zogen, und nun hat er teil an Gottes Geduld» (H.
Kahlefeld).

93

Warum nicht ich?

Kranke und sterbende Mitmenschen

Artur Vogel, Caritas Schweiz

Eine 96jihrige ehemalige Krankenschwester liegt
seit Jahren in der geriatrischen Klinik. Nicht jeden
Tag kann sie sich aus dem Bett etheben, mit ihren
verkriippelten Gichthinden vermag sie nicht ein-
mal mehr den Loffel selber zum Mund zu fiihren.
Unter den korpetlichen Schmerzen und der beina-
he totalen Abhingigkeit leidet sich sehr und er-
zdhlt jedem Besucher, wie sie tiglich Gott bitte,
sie endlich von ihren Leiden zu erlésen. Beim
kleinsten Anzeichen eines Schnupfens aber kann
der Arzt gar nicht rasch genug zur Stelle sein.
Diese zwiespiltigen Gefiihle gegeniiber Krank-
heit, Alter und Tod sind typisch fir uns Europier
des 20. Jahrhunderts. Was wir mit dem Kopf er-
fasst haben, braucht noch lingst nicht gelebte
Wirklichkeit zu sein. Wohl kaum jemand be-
hauptet allen Ernstes, in seiner irdischen Gestalt
unsterblich zu sein; aber wir leben doch alle so,
wie wenn der Tod eine Mirchenfigur wire, <hinter
den sieben Bergen bei den sieben Zwergen». Wen
wundert’s, wenn uns bei dieser kurzsichtigen Ein-
stellung die Gewissheit, dem nahen Tod nicht
mehr ausweichen zu kénnen, wie ein Blitz aus
heiterem Himmel trifft?



	"Gott soll an diesem Kranken verherrlicht werden" (Jo 9, 2) : Gott und das Leiden

