Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 3

Artikel: "Ich bin gnadig, ich trage nicht ewig nach" (Jer 3, 12)
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ich bin gnidig, ich trage
nicht ewig nach» (Jer 3, 12)

P. Anselm Biitler

Immer wieder kommen Leute ins Sprechzimmer
und bringen Flugblitter mit, auf denen schreckli-
che Katastrophen vorausgesagt und angedroht
werden, die Gott iiber die Menschen verhingen
werde wegen der Siinden, die die Menschen bege-
hen. Diese Strafandrohungen sollen von Gott be-
stimmten Menschen geoffenbart worden sein.
Und dann wird oft auch verwiesen auf Mariener-
scheinungen, bei denen Maria auch Strafandro-
hungen und schreckliche Katastrophen verkiindet
habe zur Strafe fiir die schrecklichen Siinden der
Menschen. Und wenn sich solche Leute in der Bi-
bel auskennen, weisen sie auch noch auf die
Drohreden, Strafandrohungen hin, die Jesus iiber
das Volk Israel ausgesprochen hat. Das alles ver-
angstigt und verunsichert die Leute, sie bekom-
men Angst fiir ihr eigenes Schicksal jetzt und erst
Recht fiir ihr Schicksal nach dem Tode. Was ist zu
solchen Strafandrohungen zu sagen? Hilfe zum
richtigen Verstindnis kann sein, wenn wir die
Strafandrohungen der Propheten im Alten Testa-
ment genauer untersuchen. Zugleich wird da-
durch auch ein falsches Gottesbild korrigiert, das
durch solche Strafandrohungen entstehen kann.

Zweck der Strafandrobungen durch die Propheten
Es besteht kein Zweifel: die Propheten des Alten
Testamentes kiinden erschreckende, furchterre-
gende Strafen an. Hier nur einige wenige aus dem
Propheten Micha: «Hort, ihr Voélker, horch auf,
Erde, und alles, was sie erfiillt: Gott, der Herr,
tritt als Zeuge gegen euch auf . . . Der Herr schrei-
tet dahin iiber die Hohen der Erde. Die Berge zer-

>7

schmelzen unter thm wie Wachs in der Hitze des
Feuers; die Talgriinde werden aufgerissen, wie
wenn Wasser den Abhang hinabstiarzt ... Ich
mache Samaria zu einem Triimmerfeld, zu einem
Acker, auf dem man Reben pflanzt. Ich stiirze sei-
ne Steine zu Tal und lege seine Grundmauern
bloss» (1, 2-7). «Die Richter fressen mein Volk
auf, sie ziehen den Leuten die Haut ab und zer-
brechen ithnen die Knochen . . . Darum zieht man
auch ihnen die Haut ab und reisst ihnen das
Fleisch von den Knochen. Dann werden sie zum
Herrn schreien, aber er wird ithnen nicht antwor-
ten. Er wird sein Angesicht vor ihnen verbergen;
denn ihre Taten sind bose» (3, 1-4).

Diese wenigen Stellen mégen geniigen. Die Un-
heilsandrohung ist schlimm genug. Nur stellt sich
die Frage: Was bezweckt solche Unheilsandro-
hung? Will sie eine tatsichliche brutale Vernich-
tung und Zerstérung. Bernhard Lang ist in seiner
Habilitationsschrift dieser Frage nachgegangen
beim Propheten Ezechiel und kommt zum Ergeb-
nis: Die Unheilsansagen haben die Intention, das
angekiindigte Unheil zu verhindern; sie zielen auf
eine Anderung des Verhaltens der Angeredeten
hin. Diese an Ezechiel gewonnene Erkenntnis,

dass Propheten durch ithre Worte Umkehr, das
heisst politisch-religits-soziale Verhaltensinde-
rung bewirken wollen, dehnt B. Lang auf die vor-
exilischen Propheten insgesamt aus: «. . . sie wol-
len das Unheil abwenden; das ist die eigentliche
Intention ihres Auftretens.»

Wenn wir annehmen, dass in den Drohworten der
Propheten Gottes Absicht zur Sprache kommit,
dann heisst das: Gott will gar nicht strafen, Straf-
gerichte verhingen. Er will vor dem Ungliick be-
wahren und versucht mit den «letzten Mittelns,
den Drohreden, das Volk von Verhaltensweisen
abzubringen, die notwendig Ungliick nach sich
ziehen.

Ursache des Unbeils: dasmenschliche Fehlverhalten
Von daher finden wir den Weg zur Beantwortung
der Frage, was die Ursache des tatsichlichen Un-
heils ist. Ist es der ziirnende Gott, der erbost ist
iiber die Untreue des Volkes, oder ist es nicht ein-



58

fach die Auswirkung menschlichen schlechten
Verhaltens? Die Propheten kennen Gott als je-
nen, der das Unheil herbeifithrt. Aber, ist das
nicht nur eine durch die Weltvorstellung bedingte
Deutung. Sicher ist, dass zum Beispiel Micha und
Protojesaja das kommende Unheil in direktem
Zusammenhang sehen mit den konkreten Verfeh-
lungen der Menschen im sozialen, politischen,
kultisch-religiésen Bereich. «Das Unheil ist dann
die Antwort Gottes auf die von den Menschen ver-
ursachte Zerstorung der Beziehungen zwischen
Gott und den Menschen einerseits und zwischen
Mensch und Mensch andererseits» (J. Kegler). Wie
dieser Zusammenhang zwischen Stinde der Men-
schen und Strafe Gottes niherhin zu denken ist,
konnen wir besser sehen aus Jer 5, 25: «Eure Stin-
den haben diese Ordnung (Naturordnung) ge-
stort.» Dieser Vers besagt, dass «die Siinden die
Schépfungsordnung durcheinandergebracht ha-
ben und dass so die Verfehlungen den Segen
hemmen, den Gott den Menschen als Folge sei-
ner Schopfungsordnungen zukommen lassen
wollte ... Bei intaktem Bundesverhiltnis zwi-
schen Jahwe und seinem Volk wirken sich die
Bundessatzungen segensreich auf das Naturver-
hiltnis aus, bundesbriichiges Verhalten zieht Na-
turkatastrophen nach sich, und ein vélliges Aus-
einanderbrechen der Bundesbeziehungen zwi-
schen Jahwe und seinem Volk miisste konsequen-
terweise darauf hinauslaufen, dass die geordnete
Welt in ihr vorschopfungszeitliches Chaos zuriick-
fillts (H. Weippert). «Ich sah die Erde, und siehe,
sie war wiist und leer, und hinauf zum Himmel:
dahin war sein Licht. Ich sah die Berge, und siehe,
sie bebten, und alle Higel schwankten. Ich sah,
und siehe, da war kein Mensch, und alle Vogel
waren entschwunden. Ich sah, und siehe, das
Baumland war Wiiste, und alle seine Stidte lagen
zetstort» (Jer 4, 23-26).

Zwar wird als Grund fir diese «Riicknahme der
Schépfung» Gott und sein Zorn angegeben. Aber
immerhin, zum mindesten witkt der Mensch
durch sein zerstérerisches Tun an dieser Vernich-
tung der Schopfung mit. Zum mindesten ist Gott
nicht mehr alleinige Ursache. Und es liegt ein

sachlicher Zusammenhang vor zwischen Verfeh-
lung und Straffolge. Es ist nicht so, dass der
Mensch siindigt, und dann Gott aus Zorn irgend
eine Strafe verhingt ohne innern Zusammenhang
mit der Siinde. Zwar ist dies bei den vorexilischen
Propheten erst angetént. Aber von hier aus diirfen
wir das Angetdnte weiter durchdenken. Und dann
kommt die Einsicht: der Mensch selber verhingt
sich die Strafe.

Gott ist der gnidige Gott, der nicht ewig nachtrigt
Dass das Weiterdenken in dieser Richtung sinnge-
miiss richtig ist, ergibt sich aus andern Texten ge-
rade bei Jeremia. Er, der eine so schauerliche Vi-
sion von der Zerstorung der Welt geschildert hat,
verkiindet auch das folgende Gotteswort: «So
spricht Jahwe: Gnade gefunden hat in der Wiiste
das Volk der Schwertentronnenen, zur Ruhe ge-
kommen ist Israel. Von ferne ist Jahwe ihm er-
schienen: Mit ewiger Liebe liebe ich dich, darum
habe ich dir die Treue bewahrt» (31, 2 f.).
Beachten wir, dass von Jahwe gesagt wird, dass er
von ferne dem Volk erscheine. Gott hat sich aus
der Welt zuriickgezogen, und darum ist die Welt
in thren wiistenartigen Urzustand zuriickgefallen.
Das heisst: Sobald Gott die Menschen ihrem
Schicksal tiberlisst, das sie sich durch ihr siindiges
Verhalten schmieden, entsteht Unheil. Er muss
gar keine besonderen Strafaktionen unterneh-
men. Der Zorn Gottes besteht dann darin, dass er
sich von seiner Schopfung zuriickzieht. Und dann
passiert das Unheil. Damit ist der Zusammenhang
zwischen dem Tun der Menschen und den schlim-
men Folgen noch klarer. Das Bild vom bésen
strafenden Gott wird immer schwicher.

Ganz ausgeloscht wird dieses Bild dann aber
durch die Tatsache, dass Gott wieder zuriickkehrt,
und zwar aus eigenem Antrieb, ohne vorher durch
die Menschen besinftigt werden zu miissen.
«Geh, ruf diese Worte gegen Norden, und sprich:
Kehr zuriick, Israel, du Abtriinnige — Spruch des
Herrn! Ich schaue dich nicht mehr zornig an;
denn ich bin giitig — Spruch des Herrn —, ich trage
nicht ewig nach» (Jer 3, 12). Damit er6ffnet Jahwe
einen Neuanfang der Geschichte mit seinem



3

«Jesus verkiindete den Gott der zuvorkommenden Giiter. Christus, Glasmalerei, St.-Veits-Kirche, Wiinschendorf/Veitsberg an der
Elster, um 1170.



60

Volk. Und dieser Neuanfang erdffnet eine Ge-
schichte, die noch viel herrlicher ist als die Ge-
schichte, die er mit der Schépfung erdffnet hat.
Diese Schépfungsgeschichte scheiterte, weil die
Menschen schlecht waren, ihre Siinden storten das
Naturgeschehen. Die Neuschopfung verlangt des-
halb einen neuen Menschen. Und diesen neuen
Menschen verheisst Jeremia im Namen Gottes:
«Siehe, Tage werden kommen, 1st Jahwes Spruch,
da werde ich mit dem Haus Israel einen neuen
Bund schliessen, nicht den Bund, den ich mit ih-
ren Vitern an dem Tag schloss, als ich ihre Hand
ergriff, um sie aus dem Land Agypten zu fithren;
denn diese haben meinen Bund gebrochen, und
ich musste mich als Herr erweisen, ist Jahwes
Spruch. Sondern dies wird der Bund sein, den ich
nach jenen Tagen mit dem Haus Israel schliessen
werde, ist Jahwes Spruch, mein Gesetz werde ich
in ithr Inneres geben und auf ihr Herz werde ich es
schreiben, und ich will ihr Gott sein und sie wer-
den mein Volk sein. Keiner wird dann noch sei-
nen Nichsten oder seinen Bruder belehren: «Er-
kennet doch Jahwe!»; denn alle, vom Kleinsten
bis zum Grossten, werden mich erkennen, ist Jah-
wes Spruch; denn ich werde ithnen ihre Schuld
vergeben und ihrer Siinden nicht mehr gedenken»
(Jer 31, 31-34).

Hier ist keine Spur mehr vom zornigen, strafen-
den Gott. Gott ist wirklich der Gnidige, der nicht
ewig nachtrigt, sondern vergibt, und seine Liebe
von neuem und in reicherem Masse schenkt. Noch
viel eindeutiger ist dieses Gottesbild bei den nach-
exilischen Propheten. Dort ist iiberhaupt nicht
mehr die Rede vom strafenden Gott, dort ist Gott
«nur noch» der Vergebende. Bei Deutero-Jesaja
steht im Mittelpunkt die geschehene Vergebung,
das neue Handeln an Israel, das ein Heilshandeln
ist. «Die Rettungstat Gottes ist wie im Neuen Te-
stament die durch Vergebung bewirkte Rettung
Gottes. Gottes Vergebungshandeln an Israel hat
die Wende, das neue Heil bereits Wirklichkeit
werden lassen. Dies findet seinen sprachlichen
Ausdruck in den prisentischen Heilszusagen; weil
die Wende zum Heil Faktum ist, darum gibt es in
der Zukunft auch wieder ein helfendes Handeln

Gottes, und dies wird in den futurischen Heilsan-
kiindigungen angesagt» (J. Kegler). Dieses Heil
besteht in der «Schalom-Gemeinschaft», in der
die Beziehung zwischen Gott und Mensch und
zwischen Mensch und Mensch wieder in Ordnung
ist.

Heil und Unheil wurzeln letztlich, so die Prophe-
ten, in der geordneten oder gestorten Beziehung
zwischen Gott und Mensch. Und Gott sorgt da-
fir, dass einmal eine Ordnung hertscht, in der
diese richtige Beziehung unzerstérbar vorhanden
sein wird. Gott selber eréffnet die Moglichkeit ei-
ner neuen heilvollen Zukunft. Der Grund aber,
dass die Propheten eine solche zuversichtliche Zu-
kunft aufzeigen, ein solches verheissungsvolles
Gottesbild verkiinden, liegt darin, «dass sie von der
Erfahrung des rettenden, helfenden, sorgenden
und segnenden Handelns Gottes an seinem Volk in
der Vergangenheit hetkommens (J. Kegler).

Jesus verkiindet den Gott der zuvorkommenden
Giite

Wir haben in den vorliegenden Darlegungen ge-
sehen, wie sich die Gottesvorstellung nach und
nach entwickelte vom strafenden zum verzeihen-
den Gott, der nicht ewig nachtrigt, der von sich
aus die Initiative ergreift, um mit den treulosen
Menschen wieder Gemeinschaft herzustellen.
Diese Entwicklung erreicht bei Jesus den Hohe-
punkt. Wir kénnen sein Gottesbild charakterisie-
ren mit: der Gott der zuvorkommenden Giite.
Johannes der Tiufer hatte in seiner Predigt den
Gerichtsgedanken radikalisiert. Fiir ihn ist Gott
der schreckliche Richter, der alle ins Feuer wirft,
die nicht von ihren siindigen Taten umkehren. Je-
sus distanziert sich von dieser Gottesvorstellung.
Er kehrt das Aktionsverhiltnis um: nicht der
Mensch muss als erster umkehren, dann kehrt sich
Gott ihm zu, sondern Gott wendet sich als erster
dem Menschen zu. «Fiir Jesus ist die Gegenwart
von der zuvorkommenden Giite Gottes bestimmt.
Seine Rede von der Gegenwart der Gottesherr-
schaft meint in diesem Sinn, dass Gott allen in
gleicher Weise Recht schafft und jedem ohne
Ausnahme wohl will, sofern er nur bereit ist, sich



auf dieses Angebot einzulassen» (P. Hoffmann).
Dieses Verstindnis Gottes als des Gottes der zu-
vorkommenden Giite bestimmt Jesu Verkiindi-
gung von der Herrschaft Gottes, es bestimmt auch
sein Verhalten. Sein Umgang mit Siindern und
Zollnern, die fiir die Frommen als von Gott ver-
worfen galten, ist Ausdruck dieses Heilswillens
Gottes. Jesus schildert ihn in den Gleichnissen
vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drach-
me, vom «vetlorenen Sohn» als jenen, dessen
Freude gerade darin besteht, dass Verlorene zu
suchen und zu finden.

Was das konkret fiir einen Menschen bedeutet,
hat Paulus in tiefster Wiese erfahren diirfen. Thm,
der ein Jesus- und Christenhasser war, ist Gott mit
seiner erbarmenden Giite zuvorgekommen. Und
so kann nun Paulus nicht genug das Lob singen
auf diesen zuvorkommenden Gott: «Gott hat sei-
ne Liebe zu uns darin erwiesen, dass Christus fiir
uns gestorben ist, als wir noch Stnder waren.
Nachdem wir jetzt durch sein Blut gerecht ge-
macht sind, werden wir durch thn erst recht vor
dem Gericht Gottes gerettet werden. Da wir mit
Gott versohnt wurden durch den Tod seines Soh-
nes, als wir noch Gottes Feinde waren, werden wir
erst recht, nachdem wir versohnt sind, gerettet
durch sein Leben» (R6m 5,8-10). Und Paulus
fasst die Botschaft vom Gott der zuvorkommen-
den Giite zusammen in das herrliche Bekenntnis:
«Wo die Siinde michtig wurde, da ist die Gnade
tibergross geworden» (R6m 5, 20).

Was folgt daraus fur das richtige Verstindnis von
Drohworten der Bibel oder auch bei Erscheinun-
gen? Drohworte sind nie das letzte Wort Gottes.
Sie sind «letztes Mittel» Gottes, um die Menschen
auf den Ernst ihrer Lage hinzuweisen. Drohworte
sagen nie tatsichlich eintretendes Unheil voraus,
sondern zeigen Moglichkeiten auf, wohin verkehr-
tes Handeln der Menschen fithren kann, nicht
weil Gott Unheil verhingt, sondern weil Unbheil
innere Folge des verkehrten Handelns ist. Das
letzte Mittel Gottes im eigentlichen Sinn ist aber
seine zuvorkommende Giite, die die Menschen
zur Umkehr bewegt und so das Unheil, das droht,
fernhilt.

61

Gerufen zur Ankunft
des Herrn

Ansprache beim Beerdigungsgottesdienst
fur P. Felix Brauchli

Abt Mauritius Fiirst

Sehr verehrte Trauergemeinde!

Liebe Briider und Schwestern im Herrn!

Wir stehen am Anfang eines neuen Kirchenjah-
res, das sinnvoll mit dem Advent beginnt. Mit
Advent meinen wir die Ankunft, das Kommen
des Herrn. Die liturgischen Texte dieser Zeit wei-
sen uns hin auf die Propheten des Alten Bundes,
die den Messias verheissen haben, besonders aber
auf den letzten der Propheten an der Schwelle
zum Neuen Bund, auf Johannes den Tiufer, den
Vorldufer des Messias. Er kiindigt ihn an als den,



	"Ich bin gnädig, ich trage nicht ewig nach" (Jer 3, 12)

