
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 3

Artikel: "Ich bin gnädig, ich trage nicht ewig nach" (Jer 3, 12)

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


57

«Ich bin gnädig, ich trage
nicht ewig nach» (Jer 3, 12)
P. Anselm Bütler

Immer wieder kommen Leute ins Sprechzimmer
und bringen Flugblätter mit, auf denen schreckliche

Katastrophen vorausgesagt und angedroht
werden, die Gott über die Menschen verhängen
werde wegen der Sünden, die die Menschen begehen.

Diese Strafandrohungen sollen von Gott
bestimmten Menschen geoffenbart worden sein.
Und dann wird oft auch verwiesen auf
Marienerscheinungen, bei denen Maria auch Strafandrohungen

und schreckliche Katastrophen verkündet
habe zur Strafe für die schrecklichen Sünden der
Menschen. Und wenn sich solche Leute in der
Bibel auskennen, weisen sie auch noch auf die
Drohreden, Strafandrohungen hin, die Jesus über
das Volk Israel ausgesprochen hat. Das alles
verängstigt und verunsichert die Leute, sie bekommen

Angst für ihr eigenes Schicksal jetzt und erst
Recht für ihr Schicksal nach dem Tode. Was ist zu
solchen Strafandrohungen zu sagen? Hilfe zum
richtigen Verständnis kann sein, wenn wir die
Strafandrohungen der Propheten im Alten Testament

genauer untersuchen. Zugleich wird
dadurch auch ein falsches Gottesbild korrigiert, das
durch solche Strafandrohungen entstehen kann.

Zweck der Strafandrohungen durch die Propheten
Es besteht kein Zweifel: die Propheten des Alten
Testamentes künden erschreckende, furchterregende

Strafen an. Hier nur einige wenige aus dem
Propheten Micha: «Hört, ihr Völker, horch auf,
Erde, und alles, was sie erfüllt: Gott, der Herr,
tritt als Zeuge gegen euch auf. Der Herr schreitet

dahin über die Höhen der Erde. Die Berge zer¬

schmelzen unter ihm wie Wachs in der Hitze des

Feuers; die Talgründe werden aufgerissen, wie
wenn Wasser den Abhang hinabstürzt Ich
mache Samaria zu einem Trümmerfeld, zu einem
Acker, auf dem man Reben pflanzt. Ich stürze seine

Steine zu Tal und lege seine Grundmauern
bloss» (1, 2-7). «Die Richter fressen mein Volk
auf, sie ziehen den Leuten die Haut ab und
zerbrechen ihnen die Knochen Darum zieht man
auch ihnen die Haut ab und reisst ihnen das

Fleisch von den Knochen. Dann werden sie zum
Herrn schreien, aber er wird ihnen nicht antworten.

Er wird sein Angesicht vor ihnen verbergen;
denn ihre Taten sind böse» (3, 1-4).
Diese wenigen Stellen mögen genügen. Die
Unheilsandrohung ist schlimm genug. Nur stellt sich
die Frage: Was bezweckt solche Unheilsandrohung?

Will sie eine tatsächliche brutale Vernichtung

und Zerstörung. Bernhard Lang ist in seiner
Habilitationsschrift dieser Frage nachgegangen
beim Propheten Ezechiel und kommt zum Ergebnis:

Die Unheilsansagen haben die Intention, das

angekündigte Unheil zu verhindern; sie zielen auf
eine Änderung des Verhaltens der Angeredeten
hin. Diese an Ezechiel gewonnene Erkenntnis,
dass Propheten durch ihre Worte Umkehr, das
heisst politisch-religiös-soziale Verhaltensänderung

bewirken wollen, dehnt B. Lang auf die vor-
exilischen Propheten insgesamt aus: «... sie wollen

das Unheil abwenden; das ist die eigentliche
Intention ihres Auftretens.»
Wenn wir annehmen, dass in den DrohWorten der
Propheten Gottes Absicht zur Sprache kommt,
dann heisst das: Gott will gar nicht strafen,
Strafgerichte verhängen. Er will vor dem Unglück
bewahren und versucht mit den «letzten Mitteln»,
den Drohreden, das Volk von Verhaltensweisen
abzubringen, die notwendig Unglück nach sich
ziehen.

Ursache des Unheils: dasmenschlichePehlverhalten
Von daher finden wir den Weg zur Beantwortung
der Frage, was die Ursache des tatsächlichen
Unheils ist. Ist es der zürnende Gott, der erbost ist
über die Untreue des Volkes, oder ist es nicht ein-



58

fach die Auswirkung menschlichen schlechten
Verhaltens? Die Propheten kennen Gott als

jenen, der das Unheil herbeiführt. Aber, ist das
nicht nur eine durch die Weltvorstellung bedingte
Deutung. Sicher ist, dass zum Beispiel Micha und
Protojesaja das kommende Unheil in direktem
Zusammenhang sehen mit den konkreten Verfehlungen

der Menschen im sozialen, politischen,
kultisch-religiösen Bereich. «Das Unheil ist dann
die Antwort Gottes auf die von den Menschen
verursachte Zerstörung der Beziehungen zwischen
Gott und den Menschen einerseits und zwischen
Mensch und Mensch andererseits» (J. Kegler). Wie
dieser Zusammenhang zwischen Sünde der
Menschen und Strafe Gottes näherhin zu denken ist,
können wir besser sehen aus Jer 5,25: «Eure Sünden

haben diese Ordnung (Naturordnung)
gestört.» Dieser Vers besagt, dass «die Sünden die
Schöpfungsordnung durcheinandergebracht
haben und dass so die Verfehlungen den Segen
hemmen, den Gott den Menschen als Folge seiner

Schöpfungsordnungen zukommen lassen
wollte Bei intaktem Bundesverhältnis
zwischen Jahwe und seinem Volk wirken sich die
Bundessatzungen segensreich auf das Naturverhältnis

aus, bundesbrüchiges Verhalten zieht
Naturkatastrophen nach sich, und ein völliges
Auseinanderbrechen der Bundesbeziehungen
zwischen Jahwe und seinem Volk müsste konsequenterweise

darauf hinauslaufen, dass die geordnete
Welt in ihr vorschöpfungszeitliches Chaos zurückfällt»

(H. Weippert). «Ich sah die Erde, und siehe,
sie war wüst und leer, und hinauf zum Himmel:
dahin war sein Licht. Ich sah die Berge, und siehe,
sie bebten, und alle Hügel schwankten. Ich sah,
und siehe, da war kein Mensch, und alle Vögel
waren entschwunden. Ich sah, und siehe, das
Baumland war Wüste, und alle seine Städte lagen
zerstört» (Jer 4, 23-26).
Zwar wird als Grund für diese «Rücknahme der
Schöpfung» Gott und sein Zorn angegeben. Aber
immerhin, zum mindesten wirkt der Mensch
durch sein zerstörerisches Tun an dieser Vernichtung

der Schöpfung mit. Zum mindesten ist Gott
nicht mehr alleinige Ursache. Und es liegt ein

sachlicher Zusammenhang vor zwischen Verfehlung

und Straffolge. Es ist nicht so, dass der
Mensch sündigt, und dann Gott aus Zorn irgend
eine Strafe verhängt ohne innern Zusammenhang
mit der Sünde. Zwar ist dies bei den vorexilischen
Propheten erst angetönt. Aber von hier aus dürfen
wir das Angetönte weiter durchdenken. Und dann
kommt die Einsicht: der Mensch selber verhängt
sich die Strafe.

Gott ist dergnädige Gott, der nicht ewig nachträgt
Dass das Weiterdenken in dieser Richtung sinngemäss

richtig ist, ergibt sich aus andern Texten
gerade beijeremia. Er, der eine so schauerliche
Vision von der Zerstörung der Welt geschildert hat,
verkündet auch das folgende Gotteswort: «So

spricht Jahwe: Gnade gefunden hat in der Wüste
das Volk der Schwertentronnenen, zur Ruhe
gekommen ist Israel. Von ferne ist Jahwe ihm
erschienen: Mit ewiger Liebe liebe ich dich, darum
habe ich dir die Treue bewahrt» (31, 2 f.).
Beachten wir, dass von Jahwe gesagt wird, dass er
von ferne dem Volk erscheine. Gott hat sich aus
der Welt zurückgezogen, und darum ist die Welt
in ihren wüstenartigen Urzustand zurückgefallen.
Das heisst: Sobald Gott die Menschen ihrem
Schicksal überlässt, das sie sich durch ihr sündiges
Verhalten schmieden, entsteht Unheil. Er muss
gar keine besonderen Strafaktionen unternehmen.

Der Zorn Gottes besteht dann darin, dass er
sich von seiner Schöpfung zurückzieht. Und dann
passiert das Unheil. Damit ist der Zusammenhang
zwischen dem Tun der Menschen und den schlimmen

Folgen noch klarer. Das Bild vom bösen
strafenden Gott wird immer schwächer.
Ganz ausgelöscht wird dieses Bild dann aber
durch die Tatsache, dass Gott wieder zurückkehrt,
und zwar aus eigenem Antrieb, ohne vorher durch
die Menschen besänftigt werden zu müssen.
«Geh, ruf diese Worte gegen Norden, und sprich:
Kehr zurück, Israel, du Abtrünnige - Spruch des
Herrn! Ich schaue dich nicht mehr zornig an;
denn ich bin gütig - Spruch des Herrn -, ich trage
nicht ewig nach» (Jer 3, 12). Damit eröffnetjahwe
einen Neuanfang der Geschichte mit seinem



59

«Jesus verkündete den Gott der zuvorkommenden Güte». Christus, Glasmalerei, St.-Veits-Kirche, WünschendorfI Veitsberg an der
Elster, um 1170.



60

Volk. Und dieser Neuanfang eröffnet eine
Geschichte, die noch viel herrlicher ist als die
Geschichte, die er mit der Schöpfung eröffnet hat.
Diese Schöpfungsgeschichte scheiterte, weil die
Menschen schlecht waren, ihre Sünden störten das

Naturgeschehen. Die Neuschöpfung verlangt
deshalb einen neuen Menschen. Und diesen neuen
Menschen verheisst Jeremia im Namen Gottes:
«Siehe, Tage werden kommen, ist Jahwes Spruch,
da werde ich mit dem Haus Israel einen neuen
Bund schliessen, nicht den Bund, den ich mit
ihren Vätern an dem Tag schloss, als ich ihre Hand
ergriff, um sie aus dem Land Ägypten zu führen;
denn diese haben meinen Bund gebrochen, und
ich musste mich als Herr erweisen, ist Jahwes
Spruch. Sondern dies wird der Bund sein, den ich
nach jenen Tagen mit dem Haus Israel schliessen
werde, ist Jahwes Spruch, mein Gesetz werde ich
in ihr Inneres geben und auf ihr Herz werde ich es

schreiben, und ich will ihr Gott sein und sie werden

mein Volk sein. Keiner wird dann noch
seinen Nächsten oder seinen Bruder belehren:
«Erkennet doch Jahwe!»; denn alle, vom Kleinsten
bis zum Grössten, werden mich erkennen, ist Jahwes

Spruch; denn ich werde ihnen ihre Schuld
vergeben und ihrer Sünden nicht mehr gedenken»
(Jer 31, 31-34).
Hier ist keine Spur mehr vom zornigen, strafenden

Gott. Gott ist wirklich der Gnädige, der nicht
ewig nachträgt, sondern vergibt, und seine Liebe
von neuem und in reicherem Masse schenkt. Noch
viel eindeutiger ist dieses Gottesbild bei den nach-
exilischen Propheten. Dort ist überhaupt nicht
mehr die Rede vom strafenden Gott, dort ist Gott
«nur noch» der Vergebende. Bei Deutero-Jesaja
steht im Mittelpunkt die geschehene Vergebung,
das neue Handeln an Israel, das ein Heilshandeln
ist. «Die Rettungstat Gottes ist wie im Neuen
Testament die durch Vergebung bewirkte Rettung
Gottes. Gottes Vergebungshandeln an Israel hat
die Wende, das neue Heil bereits Wirklichkeit
werden lassen. Dies findet seinen sprachlichen
Ausdruck in den präsentischen Heilszusagen; weil
die Wende zum Heil Faktum ist, dämm gibt es in
der Zukunft auch wieder ein helfendes Handeln

Gottes, und dies wird in den futurischen
Heilsankündigungen angesagt» (J. Kegler). Dieses Heil
besteht in der «Schalom-Gemeinschaft», in der
die Beziehung zwischen Gott und Mensch und
zwischen Mensch und Mensch wieder in Ordnung
ist.
Heil und Unheil wurzeln letztlich, so die Propheten,

in der geordneten oder gestörten Beziehung
zwischen Gott und Mensch. Und Gott sorgt
dafür, dass einmal eine Ordnung herrscht, in der
diese richtige Beziehung unzerstörbar vorhanden
sein wird. Gott selber eröffnet die Möglichkeit
einer neuen heilvollen Zukunft. Der Grund aber,
dass die Propheten eine solche zuversichtliche
Zukunft aufzeigen, ein solches verheissungsvolles
Gottesbild verkünden, liegt darin, «dass sie von der
Erfahrung des rettenden, helfenden, sorgenden
und segnenden Handelns Gottes an seinem Volk in
der Vergangenheit herkommen» (J. Kegler).

Jesus verkündet den Gott der zuvorkommenden
Güte
Wir haben in den vorliegenden Darlegungen
gesehen, wie sich die Gottesvorstellung nach und
nach entwickelte vom strafenden zum verzeihenden

Gott, der nicht ewig nachträgt, der von sich

aus die Initiative ergreift, um mit den treulosen
Menschen wieder Gemeinschaft herzustellen.
Diese Entwicklung erreicht bei Jesus den
Höhepunkt. Wir können sein Gottesbild charakterisieren

mit: der Gott der zuvorkommenden Güte.
Johannes der Täufer hatte in seiner Predigt den
Gerichtsgedanken radikalisiert. Für ihn ist Gott
der schreckliche Richter, der alle ins Feuer wirft,
die nicht von ihren sündigen Taten umkehren.
Jesus distanziert sich von dieser Gottesvorstellung.
Er kehrt das Aktionsverhältnis um: nicht der
Mensch muss als erster umkehren, dann kehrt sich
Gott ihm zu, sondern Gott wendet sich als erster
dem Menschen zu. «Für Jesus ist die Gegenwart
von der zuvorkommenden Güte Gottes bestimmt.
Seine Rede von der Gegenwart der Gottesherrschaft

meint in diesem Sinn, dass Gott allen in
gleicher Weise Recht schafft und jedem ohne
Ausnahme wohl will, sofern er nur bereit ist, sich



61

Gerufen zur Ankunft
des Herrn
Ansprache beim Beerdigungsgottesdienst
für P. Felix Brauchli

Abt Mauritius Fürst

auf dieses Angebot einzulassen» (P. Hoffmann).
Dieses Verständnis Gottes als des Gottes der
zuvorkommenden Güte bestimmt Jesu Verkündigung

von der Herrschaft Gottes, es bestimmt auch
sein Verhalten. Sein Umgang mit Sündern und
Zöllnern, die für die Frommen als von Gott
verworfen galten, ist Ausdruck dieses Heilswillens
Gottes. Jesus schildert ihn in den Gleichnissen
vom verlorenen Schaf, von der verlorenen Drachme,

vom «verlorenen Sohn» als jenen, dessen
Freude gerade darin besteht, dass Verlorene zu
suchen und zu finden.
Was das konkret für einen Menschen bedeutet,
hat Paulus in tiefster Wiese erfahren dürfen. Ihm,
der ein Jesus- und Christenhasser war, ist Gott mit
seiner erbarmenden Güte zuvorgekommen. Und
so kann nun Paulus nicht genug das Lob singen
auf diesen zuvorkommenden Gott: «Gott hat seine

Liebe zu uns darin erwiesen, dass Christus für
uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren.
Nachdem wir jetzt durch sein Blut gerecht
gemacht sind, werden wir durch ihn erst recht vor
dem Gericht Gottes gerettet werden. Da wir mit
Gott versöhnt wurden durch den Tod seines Sohnes,

als wir noch Gottes Feinde waren, werden wir
erst recht, nachdem wir versöhnt sind, gerettet
durch sein Leben» (Rom 5,8-10). Und Paulus
fasst die Botschaft vom Gott der zuvorkommenden

Güte zusammen in das herrliche Bekenntnis:
«Wo die Sünde mächtig wurde, da ist die Gnade
übergross geworden» (Rom 5, 20).
Was folgt daraus für das richtige Verständnis von
Drohworten der Bibel oder auch bei Erscheinungen?

Drohworte sind nie das letzte Wort Gottes.
Sie sind «letztes Mittel» Gottes, um die Menschen
auf den Ernst ihrer Lage hinzuweisen. Drohworte
sagen nie tatsächlich eintretendes Unheil voraus,
sondern zeigen Möglichkeiten auf, wohin verkehrtes

Handeln der Menschen führen kann, nicht
weil Gott Unheil verhängt, sondern weil Unheil
innere Folge des verkehrten Handelns ist. Das
letzte Mittel Gottes im eigentlichen Sinn ist aber
seine zuvorkommende Güte, die die Menschen
zur Umkehr bewegt und so das Unheil, das droht,
fernhält.

Sehr verehrte Trauergemeinde!
Liebe Brüder und Schwestern im Herrn!
Wir stehen am Anfang eines neuen Kirchenjahres,

das sinnvoll mit dem Advent beginnt. Mit
Advent meinen wir die Ankunft, das Kommen
des Herrn. Die liturgischen Texte dieser Zeit weisen

uns hin auf die Propheten des Alten Bundes,
die den Messias verheissen haben, besonders aber
auf den letzten der Propheten an der Schwelle
zum Neuen Bund, aufJohannes den Täufer, den
Vorläufer des Messias. Er kündigt ihn an als den,


	"Ich bin gnädig, ich trage nicht ewig nach" (Jer 3, 12)

