Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 2

Artikel: Gott will da sein als der, der befreit
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

34

Gott will da sein als der,
der befreit

P. Anselm Biitler

Wohl einer der bekanntesten Berichte aus der Ge-
schichte des Volkes Israel ist die Befreiung von der
Sklaverei in Agypten und der Dutchzug durch das
Meer. Dieser Bericht wird in der Liturgie der
Osternacht immer verkiindet als Symbol der Tau-
fe. Ebenso wichtig, ja noch wichtiger als dieser Be-
richt, ist die Gottesvorstellung, die damit verbun-
den ist. Die ganze Befreiung wird dargestellt als
die grosse Heils- und Rettungstat Gottes, der sich
dem Mose geoffenbart hat als Jahwe, als jener, der
da ist und der da sein will. Damit ist auch fiir uns
eine entscheidende Aussage iiber Gott gegeben,
die unsern Glauben und unser Vertrauen auf Gott
verlebendigen und vertiefen kann. Versuchen wir,
das ganze Befreiungsgeschehen etwas genauer zu
erfassen und die damit gegebene Aussage iiber
Gott etwas zu vertiefen.

1. Was geschah eigentlich in der Befreiung aus
Agypten?

Von den Berichten iiber die Befreiung Israels aus
Agypten, wie sie im Buch Exodus dargestellt sind,
erscheint diese Befreiung ungefihr so: Der Aus-
zug ist eine gewaltige Prozession, zu der die Israe-
liten vom Pharao und den Agyptern geradezu ge-
dringt werden, nachdem die vielen Katastro-
phen, die der Gott Israels {iber Agypten geschickt
hatte, das Land an den Rand des Ruins und der
Todesangst gebracht hatten. «Wie ein roter Faden
zieht sich durch alle Szenen der dramatischen Ge-
schehenskette die immer wieder anders akzentu-
ierte Grundaussage: die ungleiche Auseinandet-
setzung zwischen dem michtigen Sklavenhalter
Pharao und den ohnmichtigen Israeliten wird

entschieden, weil der Gott der Israeliten <herab-
steigt, um Israel aus der Hand Agyptens herauszu-
reissen> (Ex 3, 8)» (E. Zenger). Fiir uns heute stel-
len sich beim Bericht dieser Befreiung viele Fra-
gen, vor allem diese: Was geschah historisch ei-
gentlich und wie kénnen wir Gottes Handeln bei
diesem Ereignis fiir uns heute fassbar und ver-
stindlich formulieren?

Die Notlage

Als Auslosersituation fiir den Auszug gibt Ex 1,
11 an: «Die Israeliten mussten fur den Pharao die
Vorratsstidte Pitom und Ramses bauen.» Diese
Bauten liess der Pharao Ramses II. erbauen, um
Grosse und Macht des dgyptischen Reiches mo-
numental darzustellen und zugleich die Ostflanke
Agyptens noch stirker zu sichern. Zugleich liess
sich Ramses II. als Sohn Gottes verehren und als
gottliches Heilsprinzip des Reichs und seiner Un-
tertanen proklamieren. Eine Form dieses «Heils-
dienstes» bestand in der Heranziehung der Mas-
sen zut Bewirtschaftung des Bodens und zum Ein-
satz bei Grossbauprojekten. Die sozialen Bedin-
gungen dieses Arbeitsdienstes konnten eine ent-
scheidende Rolle gespielt haben beim Auszug aus
Agypten. Die Gruppe des Auszuges kénnte sich
aus Menschen rekrutiert haben, die die pharaoni-
sche Staatsideologie und die damit gegebenen
Notsituationen fiir die Unterschichten nicht mehr
ertragen wollten. Die Lebensbedingungen der
Unterschichten, die zum Staatsdienst herangezo-
gen wurden, waren so, dass diese an den Rand des
physischen und sozialen Existenzminimums ge-
trieben wurden. Diese «Staatsarbeiter» hatten ei-
nen Arbeitsthythmus von neun Arbeitstagen und
einem Ruhetag. Lohne wurden in Naturalien aus-
bezahlt. Zur Zeit des Pharao Ramses II. und seiner
Nachfolger verschlechterte eine Inflation die wirt-
schaftliche Lage erheblich. Der Ausfall bzw. die
Verzogerung der Lohnzahlungen und der allge-
meine Preisanstieg fithrten zu Arbeitskimpfen
und Streiks.

Das Wagnis der Flucht
In dieser Notlage gab es immer wieder Versuche



35

Herstellung der sonnengetrockneten Ziegel, wobei kleingeschnittenes Stroh dem Nilschlamm als Bindemitte! beigemischt wird.



36

von Familien oder einzelnen, sich durch Flucht
ins Ausland der staatlichen Arbeitspflicht zu ent-
ziehen. Eine solche Flucht war aber ein hohes Ri-
siko: das Gelingen der Flucht war erschwert, weil
die Staatsgrenzen stark gesichert waren. Die an
den Wachposten der sogenannten Fiirstenmauer
an der Ostgrenze im Nildelta stationierten Mili-
tirs und Beamten hatten auch den Auftrag, fliich-
tige Staatsarbeiter und Sklaven zu verfolgen. Die
Flucht eines Sklaven oder der Ausbruch aus dem
staatlichen Arbeitsdienst, der ja als «Heilsdienst»
im Namen des Pharao verstanden wurde, galt als
verbrecherische Stérung der staatlichen Heilsord-
nung. Wenn aber die Flucht gelang, konnte das
zu einem geschichtstrichtigen Ereignis werden,
wie das die Geschichten des biblischen Auszuges
zeigen.

Die Gruppe, von deren gelungener Flucht in der
Bibel berichtet wird, diirfte zu den Nomaden-
stimmen gehort haben, die von der Sinai-Halbin-
sel in das Ostliche Nildelta eingedrungen waren
und dort zum staatlichen Arbeitsdienst gezwun-
gen wurden. Dieser Gruppe werden sich wahr-
scheinlich auch kriegsgefangene Schasu-Nomaden
angeschlossen haben, die als Gott Jahwe verehr-
ten; ebenso Sklaven, die bei den Tempelbetrieben
oder bei hohergestellten Beamten arbeiteten. Als
Motivation zur Flucht ist zunichst die Last und
die soziale Unfreiheit anzunehmen, die mit dem
staatlichen Arbeitsdienst verbunden waren und
die dem Lebensgefiihl freier Halbnomaden auf
die Dauer zuwider laufen mussten. Aber auch die
Abneigung, die gottliche Verehrung des Pharao
mitvollziehen zu miissen, mag eine Rolle gespielt
haben, zumal wenn man sich diese Gruppe als
Anhinger einer nomadischen Religion vorstellt.
Nach der biblischen Darstellung hat der Pharao
diese Gruppe gezielt unterdriickt, und die
Flucht, der Auszug, war eine grossangelegte und
unmittelbare Auseinandersetzung mit dem Pha-
rao. Diese Darstellung ist historisch nicht haltbar.
Sie gehort vielmehr zum «Stil» der Schilderung
der Flucht. «Die biblische Darstellung des Ge-
schehens im Stile eines Gotterkampfes zwischen
Jahwe, dem Gott der Exodus-Leute, und dem

Pharao ist eine literarische und theologisch durch-
aus nachvollziehbare spitere Ausgestaltung des
Ereignisses» (E. Zenger). Auch die Plagenge-
schichte gehért zu dieser theologischen Tendenz:
Gericht Jahwes iiber den Pharao. Historisch gese-
hen kann man eine Pestepidemie annehmen, die
in den Zeitpunkt fillt, als nach dem Tode Mer-
neptahs innere Unruhen ausbrachen. In dieser Si-
tuation konnte die Flucht einer gréosseren Gruppe
Erfolgschancen gehabt haben.

Diese Erfolgschancen wurden noch begiinstigt
durch den Fithrer der Gruppe, Mose. «Mose
wird . .. ein Angehoriger (Scheich?) eines Sinai-
Nomadenstammes gewesen sein, weshalb er sich
durch seine Kenntnisse iiber die Verhiltnisse an
der Ostgrenze und uber mogliche Wanderwege
der dortigen Beduinen als Fihrer empfahl» (E.
Zenger). Mose wird einen Schleichpfad zwischen
den Ballah-Seen gekannt haben, der wegen seiner
topographischen Gefihrlichkeit einerseits von
dgyptischen Grenzposten nicht entsprechend gesi-
chert und andererseits wohl fiir ortskundige Be-
duinen durchaus eine Moglichkeit darstellte, die
Grenze zu passieren. In der Bibel werden zwet
verschiedene Fluchtwege angegeben. Ein Erzihler
lisst die Israeliten zum Mittelmeer ziehen, ein an-
derer Erzihler lisst sie zum Roten Meer marschie-
ren. Beide Wegangaben sind wieder theologische
Ausgestaltung und Deutung des historischen Ge-
schehens. Beim Zug gegen das Mittelmeer spielt
der dort verehrte Gott Baal-Zafon eine Rolle. Das
bei diesem Zug geschilderte Meerwunder — Spal-
tung des Meeres — will dokumentieren, dass nicht
der Gott Baal-Zafon die Macht hat iiber die chao-
tischen Wasser des Todes. Nicht Baal oder welche
Gotter auch immer haben die Macht zu retten,
sondern Jahwe allein. Beim Zug zum Roten Meer
spielt der Sinaigott eine entscheidende Rolle. Die-
ser Sinaigott hat das Meerwunder vollbracht, in-
dem er durch Blitze und Feuer die Agypter totete.

2. Die grundlegende Gotteserfabhrung der
Auszugsgruppe

Mégen noch so viele historisch gegebene Fakten

der Flucht der Gruppe um Mose einige Chancen



” R
(=]
[ CM
ﬁLE
\iﬂALLAH-SEEN
-‘—--.\'-.
C '3) s SR
"..,_.
T~ -~
n,
~.
% TIMSAH - SEE ~S
nach
KADESCH BARNEA
GROSSER
BITTERSEE 0 "~ .
[+]
e ——— km

Ezn historisch plausibler Fluchtweg der Exodusgruppe ist ein Schleichpfad zwischen den Ballah-Seen hindurch.



38

zum Gelingen geboten haben, die Gruppe selber
erfuhr dieses Gelingen als ein wunderbares Ein-
greifen des Gottes Jahwe. «Die entscheidende
Rolle bei dem Unternehmen spielte die der Grup-
pe von Mose verkiindigte Zusage seines (und ih-
res) Gottes Jahwe, er werde ihren Weg gelingen
lassen — weil er es nicht hinnehme, wenn seinen
Verehrern Leben in Freiheit so verwehrt werde,
wie dies ihnen in Agypten widerfahren sei. So
wurde fiir die Exodus-Leute ihre gegliickte Flucht
zu einem Widerfahrnis, das ithnen nicht nur die
Macht Jahwes gegeniiber dem <Gott Pharao> of-
fenbarte, sondern zugleich erschloss, wo und wie
thr Gott bei ihnen auch in Zukunft dasein wollte:
als der, der Grund und Mass menschenwiirdigen
und freien Zusammenlebens sein will» (E. Zen-
ger). Was den Leuten um Mose beim historischen
Auszug widerfahren ist, hat nicht nur sie selbst
verindert, sondern wurde von ihnen weitergege-
ben wie eine Art Sauerteig, der auch andere Men-
schen und Gruppen im spiteren Israel durchwirk-
te und gestaltete. Dieses Widerfahrnis, dass da ein
Gott ist, der auf der Seite der Unterdriickten und
Leidenden steht, wurde fiir das alttestamentliche
Israel zu einer Erinnerung, die in Notleidenden
und Verzweifelten immer neu Mut und Hoffnung
wecken konnte. In vielen Erzihlungen und theo-
logischen Uberlegungen haben die alttestamentli-
chen Frommen deshalb versucht, diese Anfangs-
erfahrung vom «Gott, der da sein will als jener,
der befreit», lebendig zu erhalten.

Der Name Jahwe als Kurzformel biblischer
Hoffnung

Eine dieser theologischen Uberlegungen, um die
Anfangserfahrung des befreienden Gottes leben-
di zu erhalten, war, am Namen Jahwe festzuhal-
ten. «Dass es seinem Gott nicht nur beildufig,
sondern grundsitzlich um die Freiheit des Men-
schen geht, hat das alttestamentliche Israel in dem
Gottesnamen Jahwe festgehalten. Diesen Jahwe
«gibt es> sozusagen nur, weil und wenn er den
Menschen zur rechten Freiheit verhilft. Folgt
man der alttestamentlichen Tradition, so ist der
Gottesname Jahwe zu iibersetzen mit: <Er ist da,

er will da sein!> Der Name ist also ein kurzer Satz,
der die gemachte und auch erhoffte Erfahrung
ausdriickt: <Er ist da und er will da sein — so wie er
von seinem tiefsten Wesen her da sein will: nim-
lich als der, der befreit und vom Tod zum Leben
hiniiberfithren kann und will.> In der Situation
gesellschaftlicher Unterdriickung sich auf den Na-
men Jahwe zu berufen, bedeutete also, diese Si-
tuation als jahwewidrig zu entlarven und sie nicht
einfach tatenlos hinzunehmen. Diesen Jahwe als
Mitte und Mass seines Lebens zu bekennen, for-
derte aber zugleich, zu allererst anderen Men-
schen Jahwe als Geber von Leben und Freiheit
glaubhaft zu machen - dadurch, dass man ihnen
Lebensmut und Lebensmoglichkeit schenkte.
Weil Jahwe eben als der <Er ist da> zuinnerst ein
lebendiger und lebendigmachender Gott ist und
sich als solcher in Erfahrung bringen will, wird er
vor allem da offenbar, wo Menschen sich von ihm
aus allen Formen des Todes und der Unfreiheit
(Verzweiflung, Gleichgiiltigkeit, soziale Diskrimi-
nierung, Schuld) herausrufen lassen und wo Men-
schen sich im Vertrauen auf ihn dazu bewegen las-
sen, anderen Mittler des Lebens und der Freiheit
zu werden — und darin selbst dem lebendigen
Gott zu begegnen» (E. Zenger).

Der nabe, befretende Gott ist nicht
manipulierbar

Auch wenn Gott sich als Jahwe dem Volk als der
nahe und befreiende Gott zugesagt und verspro-
chen hat, so 1st er doch nicht ein «Gott auf Ab-
ruf», sein befretendes Wirken ist nicht die Aktion
eines manipulierbaren Roboters. Dass und wie
Jahwe sein Volk in die von ithm gewollte Freiheit
fithrt, st sein Geschenk, das als solches angenom-
men werden muss. Diese Geschenkhaftigkeit sei-
ner Befreiung, die zugleich seine Souverinitit
nicht und niemals aufhebt, unterstreicht der rit-
selhafte Satz, mit dem Gott dem Mose sich und
seinen Namen kundtut: «Ich will bei euch da sein
als welcher ich bei euch da sein will.» Die Form
dieses komplizierten Satzes will nachdriicklich fest-
halten, wie, wann, wozu und wem sich der Gott
Israels als befreiender und rettender Gott in Er-



fahrung bringen will. «Es sind vier Aspekte, des
Nahe-Seins Jahwes, die dieser grammatisch eigen-
artige Satz einfingt:

1. Zuverlissigkeit: Ich bin so bei euch da, dass ihr
fest mit mir rechnen kénnt. Wenn ihr auch wan-
delt im Tale des Todes, ihr diirft darauf bauen,
dass ich da bin. Wenn ihr auch zweifelnd, schrei-
end oder stumm geworden von mir weglauft, ihr
diirft wissen: Ich bin bei euch da, selbst wenn ihr
mich nicht mehr erkennt.

2. Unverfiigbarkeit: Ich bin so bei euch da, dass
thr mit mir rechnen miisst, wann und wie ich will
- vielleicht auch dann und so, wie es euch sogar
stort. Es mag durchaus Situationen und Stationen
cures Lebensweges geben, wo ihr euch nicht gera-
de gern daran erinnern lasst, dass ich bei euch da
sein will, oder wo ihr lieber einen andern Gott
hittet.

3. Ausschliesslichkeit: Ich bin so bei euch da, dass
ihr allein mit mir rechnet als dem, der euch ret-
tend nahe sein kann. Mit mir zu rechnen, verlangt
von euch die klare Entscheidung, damit Ernst zu
machen, dass ich fiir euch der Einzige bin, der
euch Halt und Mass geben darf. Nur in mir kdnnt
und diirft thr der wahren Liebe, der wahren Giite
und dem wahren Leben begegnen.

4. Unbegrenztheit: Ich bin so bei euch da, dass
mein Nahe-Sein keine ortlichen, institutionellen
und zeitlichen Grenzen kennt. Wenn ich bei euch
da bin, schliesst das nicht aus, dass ich sogar bei
euren Feinden da sein kann. Ja, mein rettendes
Nahe-Sein iibersteigt die Erde, auf der ihr lebt
und die ihr so oft zum Mittelpunkt eures Lebens
macht. Sogar der Tod ist fiir mich keine Grenze,

die meiner Lebenskraft Schranken setzen konnte»
(E. Zenger).

Der Name «Abba» vertieft den Namen «Jahwes

Von Jesus her sind wir bevollmichtigt, Gott mit
dem Namen «Abba» anzureden. Das Wort ent-
stammt der Kindersprache und lisst sich im Deut-
schen am ehesten mit «Papa», «Viterchen» wie-
dergeben. Diese Gottesanrede «Abba» erinnert an
jene urspriingliche Erfahrung viterlicher Kraft
und Zirtlichkeit, die es dem Kleinkind méglich

39

macht, sich unbefangen und voll Vertrauen sei-
nem Vater zuzuwenden. «<Um Gottes Zuwendung
zum Menschen zu beschreiben, greift Jesus auf
eine menschliche Ersterfahrung zuriick, von der
das Gelingen menschlichen Lebens entscheidend
abhingt. Gott nimmt den Menschen ganz an und
sucht von Grund auf das Verhiltnis des Menschen
zu sich und zum andern zu regenerieren, indem
er ihn jene Bejahung erfahren lisst, die er
braucht, um sich und andere bejahen zu kénnen.
Diese Bejahung trifft den Menschen in der Tiefe
seines Wesens, wo dessen Einheit und Zwiespalt
ihren Grund haben. Daher fragt dieser Gott nicht
nach Gelingen und Misslingen, er legt nicht den
Massstab der Leistung an, sondern ist in seiner
Giite einfach da» (P. Hoffmann).

Damit ist klar, dass der Gott Jesu Christi, der
«Abba», der gleiche Gott ist wie der Gott Israels,
der «Jahwe». Jesus ist im Jahwe-Glauben herange-
wachsen, hat Jahwe als den Retter und Befreier
seines Volkes kennen gelernt und erfahren. Diese
Jahweerfahrung hat den Zugang gedffnet zur Ab-
baerfahrung. Und in dieser Abbaerfahrung hat
Jesus feststellen diirfen, dass der Gott, der da sein
will als der, der befreit, dem Menschen nicht nur
die dussere Freiheit schenkt, sondern die innere,
die ganzmenschliche Freiheit. Ob nicht fur uns
Christen heute der gleiche Weg wieder zur Abba-
erfahrung Gottes fithren kénnte. Wir leben heute
ja auch wieder in einer Situation, in der wir vor
allem die dussere Unfreiheit spiiren und erfahren,
die Unfreiheit, die uns gesellschaftliche Systeme
und Zwinge auflegen, die uns versklaven an fal-
sche Gotter. Hier konnten wir Gott erfahren als
den Jahwe, der uns frei macht von diesen dusse-
ren Ketten und uns immer mehr befreit auch von
unsern innern Ketten. Ein solcher Gott verdient
unser Vertrauen, verdient, dass wir uns thm aus-
liefern in gliubiger Hingabe, wie es Jesus getan
hat, auch noch in der idussersten Not: «In deine
Hinde ubergebe ich mein Leben.» Und so konn-
ten wir mehr und mehr erfahren, dass der Gott
Jesu, der unser und Israels Gott ist, wirklich ein
Gott ist, der die volle menschliche Freiheit er-
moglicht.



	Gott will da sein als der, der befreit

