
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 2

Artikel: Gott will da sein als der, der befreit

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


34

Gott will da sein als der,
der befreit
P. Anselm Bütler

entschieden, weil der Gott der Israeliten herabsteigt,

um Israel aus der Hand Ägyptens herauszu-
reissen> (Ex 3, 8)» (E. Zenger). Für uns heute stellen

sich beim Bericht dieser Befreiung viele
Fragen, vor allem diese: Was geschah historisch
eigentlich und wie können wir Gottes Handeln bei
diesem Ereignis für uns heute fassbar und
verständlich formulieren?

Wohl einer der bekanntesten Berichte aus der
Geschichte des Volkes Israel ist die Befreiung von der
Sklaverei in Ägypten und der Durchzug durch das
Meer. Dieser Bericht wird in der Liturgie der
Osternacht immer verkündet als Symbol der Taufe.

Ebenso wichtig, ja noch wichtiger als dieser
Bericht, ist die Gottesvorstellung, die damit verbunden

ist. Die ganze Befreiung wird dargestellt als

die grosse Heils- und Rettungstat Gottes, der sich
dem Mose geoffenbart hat alsjahwe, als jener, der
da ist und der da sein will. Damit ist auch für uns
eine entscheidende Aussage über Gott gegeben,
die unsern Glauben und unser Vertrauen auf Gott
verlebendigen und vertiefen kann. Versuchen wir,
das ganze Befreiungsgeschehen etwas genauer zu
erfassen und die damit gegebene Aussage über
Gott etwas zu vertiefen.

1. Was geschah eigentlich in der Befreiung aus
Ägypten?

Yon den Berichten über die Befreiung Israels aus
Ägypten, wie sie im Buch Exodus dargestellt sind,
erscheint diese Befreiung ungefähr so: Der Auszug

ist eine gewaltige Prozession, zu der die Israeliten

vom Pharao und den Ägyptern geradezu
gedrängt werden, nachdem die vielen Katastrophen,

die der Gott Israels über Ägypten geschickt
hatte, das Land an den Rand des Ruins und der
Todesangst gebracht hatten. «Wie ein roter Faden
zieht sich durch alle Szenen der dramatischen
Geschehenskette die immer wieder anders akzentuierte

Grundaussage: die ungleiche Auseinandersetzung

zwischen dem mächtigen Sklavenhalter
Pharao und den ohnmächtigen Israeliten wird

Die Notlage
Als Auslösersituation für den Auszug gibt Ex 1,
11 an: «Die Israeliten mussten für den Pharao die
Vorratsstädte Pitom und Ramses bauen.» Diese
Bauten liess der Pharao Ramses II. erbauen, um
Grösse und Macht des ägyptischen Reiches
monumental darzustellen und zugleich die Ostflanke
Ägyptens noch stärker zu sichern. Zugleich liess
sich Ramses II. als Sohn Gottes verehren und als

göttliches Heilsprinzip des Reichs und seiner
Untertanen proklamieren. Eine Form dieses
«Heilsdienstes» bestand in der Heranziehung der Massen

zur Bewirtschaftung des Bodens und zum Einsatz

bei Grossbauprojekten. Die sozialen
Bedingungen dieses Arbeitsdienstes könnten eine
entscheidende Rolle gespielt haben beim Auszug aus
Ägypten. Die Gruppe des Auszuges könnte sich
aus Menschen rekrutiert haben, die die pharaoni-
sche Staatsideologie und die damit gegebenen
Notsituationen für die Unterschichten nicht mehr
ertragen wollten. Die Lebensbedingungen der
Unterschichten, die zum Staatsdienst herangezogen

wurden, waren so, dass diese an den Rand des

physischen und sozialen Existenzminimums
getrieben wurden. Diese «Staatsarbeiter» hatten
einen Arbeitsrhythmus von neun Arbeitstagen und
einem Ruhetag. Löhne wurden in Naturalien
ausbezahlt. Zur Zeit des Pharao Ramses II. und seiner
Nachfolger verschlechterte eine Inflation die
wirtschaftliche Lage erheblich. Der Ausfall bzw. die
Verzögerung der Lohnzahlungen und der
allgemeine Preisanstieg führten zu Arbeitskämpfen
und Streiks.

Das Wagnis der Flucht
In dieser Notlage gab es immer wieder Versuche



Hersteilung der sonnengetrockneten Ziegel, wobei kleingeschnittenes Stroh dem Nilschlamm als Bindemittel beigemischt wird.



36

von Familien oder einzelnen, sich durch Flucht
ins Ausland der staatlichen Arbeitspflicht zu
entziehen. Eine solche Flucht war aber ein hohes
Risiko: das Gelingen der Flucht war erschwert, weil
die Staatsgrenzen stark gesichert waren. Die an
den Wachposten der sogenannten Fürstenmauer
an der Ostgrenze im Nildelta stationierten Militärs

und Beamten hatten auch den Auftrag, flüchtige

Staatsarbeiter und Sklaven zu verfolgen. Die
Flucht eines Sklaven oder der Ausbruch aus dem
staatlichen Arbeitsdienst, der ja als «Heilsdienst»
im Namen des Pharao verstanden wurde, galt als

verbrecherische Störung der staatlichen Heilsordnung.

Wenn aber die Flucht gelang, konnte das

zu einem geschichtsträchtigen Ereignis werden,
wie das die Geschichten des biblischen Auszuges
zeigen.
Die Gruppe, von deren gelungener Flucht in der
Bibel berichtet wird, dürfte zu den Nomadenstämmen

gehört haben, die von der Sinai-Halbinsel
in das östliche Nildelta eingedrungen waren

und dort zum staatlichen Arbeitsdienst gezwungen
wurden. Dieser Gruppe werden sich

wahrscheinlich auch kriegsgefangene Schasu-Nomaden
angeschlossen haben, die als Gott Jahwe verehrten;

ebenso Sklaven, die bei den Tempelbetrieben
oder bei höhergestellten Beamten arbeiteten. Als
Motivation zur Flucht ist zunächst die Last und
die soziale Unfreiheit anzunehmen, die mit dem
staatlichen Arbeitsdienst verbunden waren und
die dem Lebensgefühl freier Halbnomaden auf
die Dauer zuwider laufen mussten. Aber auch die
Abneigung, die göttliche Verehrung des Pharao
mitvollzieben zu müssen, mag eine Rolle gespielt
haben, zumal wenn man sich diese Gruppe als

Anhänger einer nomadischen Religion vorstellt.
Nach der biblischen Darstellung hat der Pharao
diese Gruppe gezielt unterdrückt, und die
Flucht, der Auszug, war eine grossangelegte und
unmittelbare Auseinandersetzung mit dem Pharao.

Diese Darstellung ist historisch nicht haltbar.
Sie gehört vielmehr zum «Stil» der Schilderung
der Flucht. «Die biblische Darstellung des
Geschehens im Stile eines Götterkampfes zwischen
Jahwe, dem Gott der Exodus-Leute, und dem

Pharao ist eine literarische und theologisch durchaus

nachvollziehbare spätere Ausgestaltung des

Ereignisses» (E. Zenger). Auch die Plagengeschichte

gehört zu dieser theologischen Tendenz:
Gericht Jahwes über den Pharao. Historisch gesehen

kann man eine Pestepidemie annehmen, die
in den Zeitpunkt fällt, als nach dem Tode Mer-
neptahs innere Unruhen ausbrachen. In dieser
Situation könnte die Flucht einer grösseren Gruppe
Erfolgschancen gehabt haben.
Diese Erfolgschancen wurden noch begünstigt
durch den Führer der Gruppe, Mose. «Mose
wird ein Angehöriger (Scheich?) eines Sinai-
Nomadenstammes gewesen sein, weshalb er sich
durch seine Kenntnisse über die Verhältnisse an
der Ostgrenze und über mögliche Wanderwege
der dortigen Beduinen als Führer empfahl» (E.
Zenger). Mose wird einen Schleichpfad zwischen
den Ballah-Seen gekannt haben, der wegen seiner
topographischen Gefährlichkeit einerseits von
ägyptischen Grenzposten nicht entsprechend
gesichert und andererseits wohl für ortskundige
Beduinen durchaus eine Möglichkeit darstellte, die
Grenze zu passieren. In der Bibel werden zwei
verschiedene Fluchtwege angegeben. Ein Erzähler
lässt die Israeliten zum Mittelmeer ziehen, ein
anderer Erzähler lässt sie zum Roten Meer marschieren.

Beide Wegangaben sind wieder theologische
Ausgestaltung und Deutung des historischen
Geschehens. Beim Zug gegen das Mittelmeer spielt
der dort verehrte Gott Baal-Zafon eine Rolle. Das
bei diesem Zug geschilderte Meerwunder - Spaltung

des Meeres - will dokumentieren, dass nicht
der Gott Baal-Zafon die Macht hat über die
chaotischen Wasser des Todes. Nicht Baal oder welche
Götter auch immer haben die Macht zu retten,
sondern Jahwe allein. Beim Zug zum Roten Meer
spielt der Sinaigott eine entscheidende Rolle. Dieser

Sinaigott hat das Meerwunder vollbracht,
indem er durch Blitze und Feuer die Ägypter tötete.

2. Die grundlegende Gotteserfahrung der
Auszugsgruppe

Mögen noch so viele historisch gegebene Fakten
der Flucht der Gruppe um Mose einige Chancen



Ein historisch plausibler Fluchtweg der Exodusgruppe ist ein Schleichpfad zwischen den Ballah-Seen hindurch.



38

zum Gelingen geboten haben, die Gruppe selber
erfuhr dieses Gelingen als ein wunderbares
Eingreifen des Gottes Jahwe. «Die entscheidende
Rolle bei dem Unternehmen spielte die der Gruppe

von Mose verkündigte Zusage seines (und
ihres) Gottes Jahwe, er werde ihren Weg gelingen
lassen - weil er es nicht hinnehme, wenn seinen
Verehrern Leben in Freiheit so verwehrt werde,
wie dies ihnen in Ägypten widerfahren sei. So

wurde für die Exodus-Leute ihre geglückte Flucht
zu einem Widerfahrnis, das ihnen nicht nur die
Macht Jahwes gegenüber dem <Gott Pharao>
offenbarte, sondern zugleich erschloss, wo und wie
ihr Gott bei ihnen auch in Zukunft dasein wollte:
als der, der Grund und Mass menschenwürdigen
und freien Zusammenlebens sein will» (E. Zen-
ger). Was den Leuten um Mose beim historischen
Auszug widerfahren ist, hat nicht nur sie selbst
verändert, sondern wurde von ihnen weitergegeben

wie eine Art Sauerteig, der auch andere
Menschen und Gruppen im späteren Israel durchwirkte

und gestaltete. Dieses Widerfahrnis, dass da ein
Gott ist, der auf der Seite der Unterdrückten und
Leidenden steht, wurde für das alttestamentliche
Israel zu einer Erinnerung, die in Notleidenden
und Verzweifelten immer neu Mut und Hoffnung
wecken konnte. In vielen Erzählungen und
theologischen Überlegungen haben die alttestamentli-
chen Frommen deshalb versucht, diese
Anfangserfahrung vom «Gott, der da sein will als jener,
der befreit», lebendig zu erhalten.

Der NameJahwe als Kurzformel biblischer
Hoffnung
Eine dieser theologischen Überlegungen, um die
Anfangserfahrung des befreienden Gottes leben-
di zu erhalten, war, am Namen Jahwe festzuhalten.

«Dass es seinem Gott nicht nur beiläufig,
sondern grundsätzlich um die Freiheit des
Menschen geht, hat das alttestamentliche Israel in dem
Gottesnamen Jahwe festgehalten. Diesen Jahwe
«gibt es> sozusagen nur, weil und wenn er den
Menschen zur rechten Freiheit verhilft. Folgt
man der alttestamentlichen Tradition, so ist der
Gottesname Jahwe zu übersetzen mit: <Er ist da,

er will da seinb Der Name ist also ein kurzer Satz,
der die gemachte und auch erhoffte Erfahrung
ausdrückt: <Er ist da und er will da sein - so wie er
von seinem tiefsten Wesen her da sein will: nämlich

als der, der befreit und vom Tod zum Leben
hinüberführen kann und will.> In der Situation
gesellschaftlicher Unterdrückung sich auf den
Namen Jahwe zu berufen, bedeutete also, diese
Situation als jahwewidrig zu entlarven und sie nicht
einfach tatenlos hinzunehmen. Diesen Jahwe als

Mitte und Mass seines Lebens zu bekennen,
forderte aber zugleich, zu allererst anderen
Menschen Jahwe als Geber von Leben und Freiheit
glaubhaft zu machen - dadurch, dass man ihnen
Lebensmut und Lebensmöglichkeit schenkte.
Weil Jahwe eben als der <Er ist da> zuinnerst ein
lebendiger und lebendigmachender Gott ist und
sich als solcher in Erfahrung bringen will, wird er
vor allem da offenbar, wo Menschen sich von ihm
aus allen Formen des Todes und der Unfreiheit
(Verzweiflung, Gleichgültigkeit, soziale Diskriminierung,

Schuld) herausrufen lassen und wo
Menschen sich im Vertrauen auf ihn dazu bewegen
lassen, anderen Mittler des Lebens und der Freiheit
zu werden - und darin selbst dem lebendigen
Gott zu begegnen» (E. Zenger).

Der nahe, befreiende Gott ist nicht
manipulierbar
Auch wenn Gott sich als Jahwe dem Volk als der
nahe und befreiende Gott zugesagt und versprochen

hat, so ist er doch nicht ein «Gott auf
Abruf», sein befreiendes Wirken ist nicht die Aktion
eines manipulierbaren Roboters. Dass und wie
Jahwe sein Volk in die von ihm gewollte Freiheit
führt, ist sein Geschenk, das als solches angenommen

werden muss. Diese Geschenkhaftigkeit
seiner Befreiung, die zugleich seine Souveränität
nicht und niemals aufhebt, unterstreicht der
rätselhafte Satz, mit dem Gott dem Mose sich und
seinen Namen kundtut: «Ich will bei euch da sein
als welcher ich bei euch da sein will.» Die Form
dieses komplizierten Satzes will nachdrücklich
festhalten, wie, wann, wozu und wem sich der Gott
Israels als befreiender und rettender Gott in Er-



39

fahrung bringen will. «Es sind vier Aspekte, des
Nahe-Seins Jahwes, die dieser grammatisch eigenartige

Satz einfängt:
1. Zuverlässigkeit: Ich bin so bei euch da, dass ihr
fest mit mir rechnen könnt. Wenn ihr auch wandelt

im Tale des Todes, ihr dürft darauf bauen,
dass ich da bin. Wenn ihr auch zweifelnd, schreiend

oder stumm geworden von mir weglauft, ihr
dürft wissen: Ich bin bei euch da, selbst wenn ihr
mich nicht mehr erkennt.
2. Unverfügbarkeit: Ich bin so bei euch da, dass

ihr mit mir rechnen müsst, wann und wie ich will
- vielleicht auch dann und so, wie es euch sogar
stört. Es mag durchaus Situationen und Stationen
eures Lebensweges geben, wo ihr euch nicht gerade

gern daran erinnern lasst, dass ich bei euch da
sein will, oder wo ihr lieber einen andern Gott
hättet.
3. Ausschliesslichkeit: Ich bin so bei euch da, dass

ihr allein mit mir rechnet als dem, der euch
rettend nahe sein kann. Mit mir zu rechnen, verlangt
von euch die klare Entscheidung, damit Ernst zu
machen, dass ich für euch der Einzige bin, der
euch Halt und Mass geben darf. Nur in mir könnt
und dürft ihr der wahren Liebe, der wahren Güte
und dem wahren Leben begegnen.
4. Unbegrenztheit: Ich bin so bei euch da, dass

mein Nabe-Sein keine örtlichen, institutionellen
und zeitlichen Grenzen kennt. Wenn ich bei euch
da bin, schliesst das nicht aus, dass ich sogar bei
euren Feinden da sein kann. Ja, mein rettendes
Nahe-Sein übersteigt die Erde, auf der ihr lebt
und die ihr so oft zum Mittelpunkt eures Lebens
macht. Sogar der Tod ist für mich keine Grenze,
die meiner Lebenskraft Schranken setzen könnte»
(E. Zenger).

Der Name «Abba» vertieft den Namen «Jahwe»
Von Jesus her sind wir bevollmächtigt, Gott mit
dem Namen «Abba» anzureden. Das Wort
entstammt der Kindersprache und lässt sich im Deutschen

am ehesten mit «Papa», «Väterchen»
wiedergeben. Diese Gottesanrede «Abba» erinnert an
jene ursprüngliche Erfahrung väterlicher Kraft
und Zärtlichkeit, die es dem Kleinkind möglich

macht, sich unbefangen und voll Vertrauen
seinem Vater zuzuwenden. «Um Gottes Zuwendung
zum Menschen zu beschreiben, greift Jesus auf
eine menschliche Ersterfahrung zurück, von der
das Gelingen menschlichen Lebens entscheidend
abhängt. Gott nimmt den Menschen ganz an und
sucht von Grund auf das Verhältnis des Menschen
zu sich und zum andern zu regenerieren, indem
er ihn jene Bejahung erfahren lässt, die er
braucht, um sich und andere bejahen zu können.
Diese Bejahung trifft den Menschen in der Tiefe
seines Wesens, wo dessen Einheit und Zwiespalt
ihren Grund haben. Daher fragt dieser Gott nicht
nach Gelingen und Misslingen, er legt nicht den
Massstab der Leistung an, sondern ist in seiner
Güte einfach da» (P. Hoffmann).
Damit ist klar, dass der Gott Jesu Christi, der
«Abba», der gleiche Gott ist wie der Gott Israels,
der «Jahwe». Jesus ist im Jahwe-Glauben
herangewachsen, hat Jahwe als den Retter und Befreier
seines Volkes kennen gelernt und erfahren. Diese
Jahweerfahrung hat den Zugang geöffnet zur Ab-
baerfahrung. Und in dieser Abbaerfahrung hat

Jesus feststellen dürfen, dass der Gott, der da sein
will als der, der befreit, dem Menschen nicht nur
die äussere Freiheit schenkt, sondern die innere,
die ganzmenschliche Freiheit. Ob nicht für uns
Christen heute der gleiche Weg wieder zur
Abbaerfahrung Gottes führen könnte. Wir leben heute
ja auch wieder in einer Situation, in der wir vor
allem die äussere Unfreiheit spüren und erfahren,
die Unfreiheit, die uns gesellschaftliche Systeme
und Zwänge auflegen, die uns versklaven an
falsche Götter. Hier könnten wir Gott erfahren als

den Jahwe, der uns frei macht von diesen äusseren

Ketten und uns immer mehr befreit auch von
unsern innern Ketten. Ein solcher Gott verdient
unser Vertrauen, verdient, dass wir uns ihm
ausliefern in gläubiger Hingabe, wie es Jesus getan
hat, auch noch in der äussersten Not: «In deine
Hände übergebe ich mein Leben.» Und so könnten

wir mehr und mehr erfahren, dass der Gott
Jesu, der unser und Israels Gott ist, wirklich ein
Gott ist, der die volle menschliche Freiheit
ermöglicht.


	Gott will da sein als der, der befreit

