
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 62 (1985)

Heft: 1

Artikel: Ein Gott, der in der Wüste nahe sein will

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Gott, der in der Wüste
nahe sein will
P. Anselm Bütler

In den Texten des Alten Testaments, die Aussagen

machen über den Gott der Israeliten, stossen
wir auf Stellen, die uns eigenartig anmuten. So

heisst es in Psalm 68: «Gott, als du deinem Volk
vorauszogst, als du die Wüste durchschrittest, da
bebte die Erde, da ergossen sich die Himmel vor
Gott, dem Herrn von Sinai, vor Israels Gott. Gott,
du liessest Regen strömen in Fülle und erquicktest
dein verschmachtendes Erbland. Deine Geschöpfe

finden dort Wohnung; Gott, in deiner Güte
versorgst du den Armen» (W 8-11). Ähnlich

heisst es im Siegeslied der Debora: «Jahwe, als du
auszogst aus Seir, einherschrittest von Edoms
Gefilden, da erbebte die Erde, ja die Himmel troffen,

ja die Wolken troffen von Wasser, die Berge
erzitterten vor Jahwe, dem aus Sinai, vor Jahwe,
dem Gott Israels» (Ri 5,4f). Was wird in diesen
Texten über Jahwe, den Gott Israels ausgesagt?
Drei Aspekte lassen sich festhalten: Jahwes Kommen

lässt die Berge erbeben, das heisst, es ist ein
Kommen, das Schrecken hervorruft und die üblichen

Welt- und Lebensordnungen erschüttert;
Jahwes Kommen hat zur Folge, dass die Himmel
«tropfen», «triefen», das heisst, es bewirkt geheimnisvolle

Fruchtbarkeit und Fülle des Lebens; der
Jahwe aus Sinai ist kein lokal begrenzter Gott,
sondern ein Gott, der seine Heimat auch verlassen
kann, um sich zu offenbaren. Kern der Gottesaussage

ist, dass er die Himmel «tropfen» lässt. Warum

hat dies den Menschen so tiefen Eindruck
gemacht, dass sie eine solche Aussage fast zu einem
Eigennamen Jahwes machten, durch den er von
andern Göttern unterschieden ist? Ein Blick in die
«Heimat» Jahwes und in die Lebensweise und
Lebensbedingungen der Menschen, die dort wohnen,

lässt uns das besser verstehen.

1. Die Lebensweise der Sinainomaden
Jahwe wird in den Texten als Herr vom Sinai
genannt. Wir denken bei diesem Namen spontan an
den Berg Sinai. Nun gibt es aber noch eine andere
geographische Bedeutung von «Sinai». Sinai wird
auch das Wüsten- und Berggebiet zwischen dem
Toten und dem Roten Meer genannt. Jahwe ist
der Gott, der aus dieser Wüste auszieht, das
heisst, der herkommt aus dem, was nicht Kulturland

ist. Jahwe ist also ein Gott der Wüste. Und in
dieser Wüste gibt Gott Jahwe den Menschen das

Leben, und zwar durch Wasser. Was das bedeutet
für die Menschen, die dort wohnten, wird uns
etwas begreiflich, wenn wir die Topographie dieser
Gegend und die Lebensweise der Menschen, die
dort wohnten, genauer kennen.
Das Plateau des Nord- und Zentralsinai ist eine
Wüste von blendend-weissen Kalkablagerungen
und braunen bis schwarzroten Feuersteinfeldern,



Die Oase Kadesch, Zentrum jener Nomadenstämme, dieJahwe als Gott der Wüste verehrten.



4

die von Schluchten, Einbrüchen und Trockentälern

durchzogen sind. Nördlich dieser Kalksteinwüsten

findet sich eine Hügelkette. Diese Region
ist der siedlungsgeschichtlich bedeutsamste Teil
des Nordsinai. Biblische Traditionen haben hier
einen bedeutsamen Haftpunkt in den Oasengebieten,

vor allem die Gegend von Kadesch, die
durch eine üppig sprudelnde Quelle zur grössten
Oase des Nordsinai wurde. Im Südsinai mit
seinem gewaltigen Zentralmassiv halten
wasserundurchlässige Gesteinsschichten wie Dämme die
Wasser, so dass Grundwasserbrunnen, Quellen
und Sickerrinnsale ausgedehnte Palmenoasen
ermöglichen. Von diesen geologischen Bedingungen

her wurde neben der Hügelkette im Norden
der Südsinai trotz seiner geringen Niederschläge
über dieJahrtausende hinweg bis heute ein immer
wieder aufgesuchter Lebensraum umherziehender
und halbsesshafter Bevölkerungsgruppen.
Die natürlichen Wanderbewegungen der Sinainomaden

waren geprägt durch den Rhythmus von
Dattelernte, Regenzeit und langer Trockenheit.
Die in Gruppen von zwei bis zehn Zelten
wandernden Nomanden waren gezwungen, je nach
Wasservorrat und Vegetation alle zwei bis
vierzehn Tage ihren Lagerplatz zu wechseln. Der
Weideplatz war dabei oft kilometerweit vom
Lagerplatz entfernt. Die klimatischen und
topographischen Bedingungen prägten und prägen das
konkrete Leben der Nomaden damals und der
Beduinen heute ausserordentlich stark. Sie lebten
permanent am Rande des Existenzminimums. So

einfach wie ihre Zelte aus Ziegenhaardecken war
und ist ihre Nahrung: dünnes Fladenbrot,
Ziegen- oder Kamelmilch, tägliche Milchprodukte,
Kräuter und Wurzelgemüse, Mais, Datteln und
ganz selten Fleisch. Lebensmittel Nummer eins
ist aber Wasser. Der Weidewechsel geschah nur in
vertraglich fest umschriebenen Gebieten, so dass

durch eine nicht seltene Trockenheit von drei oder
vier Jahren ein Stamm in die drohende Situation
des völligen Aussterbens geraten konnte. Die
Nomaden des Nordsinai versuchten in solchen
Situationen seit alters, in freie Räume des Nildeltas
oder Südpalästinas einzudringen.

2. Jahwe, der Wasser schenkt
Wir haben am Anfang zwei biblische Texte
angeführt, bei denen Jahwe geschildert ist, wie er
Regen schenkt und so das verschmachtende Land
erquickt. Im Licht der eben geschilderten
Lebenssituationen der Nomaden ist es leicht verständlich,
dass starke Regenfälle wirklich als «Geschenk des
Himmels» erfahren wurden, dass Oasen in der
Wüste als Gabe Gottes empfangen wurden und
als Ort, wo dieser wasserspendende Gott «wohnt».
«Die biblische Tradition von Jahwe, dem
Nomadengott, der seinen Verehrern in der Wüste als
Geber des Lebens erscheint, lässt sich plausibel in
die topographischen und siedlungsgeschichtlichen
Bedingungen der Sinaihalbinsel einordnen
Die biblischen Texte bezeugen nicht einmalige,
sondern fortwährende Erlebnisse und Erfahrungen,

die Gruppen von Sinaibeduinen, die in Palästina

sesshaft wurden, an das spätere Israel vermittelt

haben» (E. Zenger).
In den zitierten Texten ist als «Heimat» dieses
regenspendenden Gottes Jahwe Seit angegeben.
Dieser Name Seir ist mehrfach bezeugt als Wohngebiet

von Schasustämmen auf den Bergrücken
und Wadis im südlichen Arabagraben. Es finden
sich verschiedene Schasugebiete, das heisst Gebiete,

in denen Schasustämme wohnten. Eines dieser
Gebiete hat sogar den Namen «Schasuland Jahwe».

Da nach einer alten biblischen Tradition als
«Heimat» Jahwes die bergige Region zwischen
dem Golf von Akaba und dem Südende des Toten
Meeres an der Ostflanke der Sinaihalbinsel gilt,
wäre dieses «Schasuland Jahwe» mit dieser Region
zu identifizieren. Der Name «Jahwe» für diese
bergige Region könnte dabei durchaus zugleich
der Name des Gottes sein, dessen Schutzgebiet
oder Eigentum die nach ihm benannte Region ist.
Als Zentrum dieser Schasustämme, die Jahwe als

Gott der Wüste verehrten, der Wasser spendet,
um leben zu können, ist die Oase Kadesch gut
vorstellbar. Kadesch liegt im Wadi el Qudeirat.
Eine üppig sprudelnde Quelle (40 bis 50 cbm in
der Stunde) macht dieses Wadi zur grössten Oase
des Nordsinai. Die Tradition Israels lokalisiert
mehrere Sinaiwüstengeschichten an dieser Oase.



5

So zum Beispiel den Bericht von der Aussendung
von Kundschaftern in das Land Kanaan, damit
diese Land und Leute kennen lernten: «Seht, wie
das Land beschaffen ist, in dem das Volk wohnt, ob
es gut ist oder schlecht. ob das Land fett oder
mager ist, ob es dort Bäume gibt oder nicht
Die Kundschafter kamen zurück zu den Israeliten
in die Wüste Paran nach Kadesch... Sie erzählten:

dieses Land ist wirklich ein Land, in dem
Milch und Honig fliessen» (Num 13,17ff).
In Israel hat man diese alte Jahwe-Sinai-Tradition
von Jahwe als dem Gott, der in der Wüste Leben
ermöglicht, aktualisiert. Das belegen vor allem
die Geschichten von den wunderbaren Gaben des

Manna, der Wachteln und des Wassers in der Wüste.

Am bekanntesten ist die wunderbare Wassergabe

aus dem Felsen, auf den Mose mit dem Stab
schlug. «Weil das Volk kein Wasser zum Trinken
hatte, geriet es mit Mose in Streit und sagte: Gebt
uns Wasser zu trinken. Der Herr sagte zu
Mose. .: Nimm den Stab in die Hand, mit dem
du auf den Nil geschlagen hast, und geh. Dort
drüben auf dem Felsen am Horeb werde ich vor
dir stehen. Dann schlag an den Felsen! Es wird
Wasser herauskommen, und das Volk kann
trinken» (Ex. 17, 1 ff).

3. Und wir heute
Israel und dessen Vorfahren haben Jahwe erfahren
als jenen, der sich als Gott erweisen kann und
will, der in der Sinaiwüste Leben ermöglicht hat.
Dies hat sich Israel immer wieder in Erinnerung
gerufen und daraus eine grundsätzliche Aussage
von Gott gebildet: Gott ist jener, der in vielen
Lebenssituationen, die als Wüste erfahren werden,
Leben ermöglicht.
Jesus greift dieses Gottesverständnis auf: Gott ist
jener, der durch Jesus den dürstenden Menschen
lebensspendendes Wasser schenkt, der dem
Menschen in der Wüste des Lebens nahe ist und den
dürstenden Menschen tränkt, seinen Durst stillt.
Am Jakobsbrunnen sagt Jesus zur samaritischen
Frau: «Wenn du wüsstest, worin die Gabe Gottes
besteht und wer es ist, der zu dir sagt: Gib mir zu
trinken! dann hättest du ihn gebeten, und er hät¬

te dir lebendiges Wasser gegeben. Wer von
dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde, wird
niemals mehr Durst haben; vielmehr wird das

Wasser, das ich ihm gebe, in ihm zur sprudelnden
Quelle werden, deren Wasser ewiges Leben
schenkt (Jo 4,10.14). Das sagt Jesus zu einer
Frau, die schon den sechsten Mann «besitzt», die
sich in eine wirkliche Lebenswüste verirrt hat und
dürstet nach Liebe, Gemeinschaft, Geborgenheit.
Dieser Frau verspricht Jesus, dass er ihr Wasser
spenden kann, das jeden Dust löscht und wahres,
bleibendes Leben ermöglicht. - Und in Jerusalem
sagt Jesus am «grossen Tag des Festes» dasselbe.
Dieser Tag war ausgezeichnet durch den Ritus des

Wasserschöpfens: die Priester schöpften Wasser
aus der Quelle Schiloach und zogen damit siebenmal

um den Altar. Zum Teich Schiloach schickte
Jesus den Blindgeborenen, damit er sich dort
wasche und so sehend werde (vgl. Jo 9,7). Auch
dieser Blinde ist ein Dürstender, wie auch der
Wasserritus darauf hinweisen will, dass Gott die
dürstenden Menschen tränkt. In diesem Rahmen
der Lebenswüste, in der Menschen nach dem
Leben dürsten, ruft Jesus: «Wer Durst hat, komme
zu mir und trinke. Wer an mich glaubt, von dem
sagt die Schrift, dass aus seinem Innern Ströme
lebendigen Wassers fliessen werden» (Jo 7, 37f).
Sind wir alle heute nicht auch in einer Wüste des
Lebens? Spüren wir nicht einen unermesslichen
Durst nach Leben? Und dieser Durst treibt uns
von Quelle zu Quelle, die Leben verheisst und
doch immer wieder enttäuscht. Kann da nicht
diese Gottesvorstellung vom Gott, der in der Wüste

nahe sein will, der Wasser spendet zum Leben,
Verheissung sein und Einladung. Und haben wir
nicht schon selber erfahren dürfen, dass Gott
wirklich ein Gott des «Regens» ist, ein Gott, der
sein Glück, seine Lebensfülle in uns ergiesst, uns
innerlich erfüllt, uns Kraft gibt, um in der Wüste
des Lebens durchhalten zu können, weiter zu
gehen und nicht zu verzagen? Lassen wir dieses
Gottesbild vom Gott, der in der Wüste nahe sein will,
vom Gott, der die Wasser des Lebens schenkt,
lebendig werden. Dieses Gottesbild kann unsern
Glauben stärken und kräftigen.


	Ein Gott, der in der Wüste nahe sein will

