
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 9

Artikel: Allerheiligen : Lobpreis des rettenden Gottes

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


229

Allerheiligen - Lobpreis des
rettenden Gottes
P. Anselm Bütler

Sind die Zeiten vorbei, da von den Kanzeln unserer

Kirchen drohend und mahnend den Gläubigen

verkündet wurde: nur wenige kommen in den
Himmel, die meisten werden verdammt sein?
Und wenn diese Zeiten vorbei wären - heute
stehen neue Drohpropheten mit der gleichen
Drohung wieder auf - viele unserer Gläubigen sind

zutiefst geprägt von der Androhung der Hölle,
sind gequält und geplagt von der Angst,
verdammt zu werden.
Und doch verkündet uns die Botschaft des
Allerheiligenfestes gerade das Gegenteil: «Ich sah eine

grosse Schar aus allen Nationen und Stämmen,
Völkern und Sprachen; niemand konnte sie zählen.

Sie standen in weissen Gewändern vor dem
Thron und vor dem Lamm und trugen Palmzweige

in ihren Händen. Sie riefen mit lauter Stimme:
Die Rettung kommt von unserem Gott, der aufdem
Thron sitzt, und von dem Lamm» (Offb 7,9f Was
hier der Seher von Patmos als Kern der Gottesbotschaft

verkündet, zieht sich als roter Faden durch
die ganze Bibel. Israel hat von Anfang an seinen
Gott erfahren und gepriesen als den rettenden
Gott. «Gepriesen sei der Herr, Tag für Tag, Gott
trägt uns, er ist unsere Hilfe. Gott ist ein Gott, der
uns Rettung bringt, Gott der Herr führt uns heraus

aus dem Tode» (Ps. 68, 20 f.). Und der
Prophet Jesaja verkündet: «Habt Mut, fürchtet euch
nicht! Seht, hier ist euer Gott, er selbst wird kommen

und euch erretten» (35,4).
Zwar ist auch von der Gerechtigkeit Gottes die
Rede. Aber was wir in unserer Sprache mit
«Gerechtigkeit» wiedergeben, besagt im Hebräischen
etwas, das wir mehr als «Ungerechtigkeit»
bezeichnen würden. «Zedaka (hebt. Wort für
Gerechtigkeit) ist eigentlich die positive, religiöse
und soziale Ungerechtigkeit... Sie ist das Gottesrecht,

das die Randsiedler der Gesellschaft bevorzugt

(P. Lapide). Daraus zieht P. Lapide den
Schluss: «gleiche Heilsberechtigung aller Sterblichen,

denen allen ausnahmslos die Liebe ihres
Schöpfers gilt. Kein Ebenbild Gottes ist Heil-los!»
Das besagt doch, dass Gott das Heil, die Rettung
aller Menschen will und diese Rettung auch
verwirklichen kann. Zwar gehört es zur
Frohbotschaftjesu und der Bibel, dass der Mensch freien
Willen hat, dass ihm das Nein zu Gott möglich
ist. Aber ebenso gehört es zur Frohbotschaft der
Bibel, dass Gott mächtig und weise genug ist, um
alle Menschen unter Wahrung ihrer Freiheit zu
retten. Wir dürfen also zuversichtlich hoffen, dass

kein Mensch letztlich der ewigen Verdammnis an-



230

heimfällt. Diese Hoffnung ist sehr schön formuliert

und lobpreisend ausgesprochen im 4. Eucha-
ristischen Hochgebet: «Wenn die ganze Schöpfung

von der Verderbnis der Sünde und des Todes

befreit ist, lass uns zusammen mit ihr dich
verherrlichen in deinem Reich durch unsern Herrn
Jesus Christus».
Allerdings stellt sich hier die berechtigte Frage,
wie ein solcher «Heilsoptimismus» zu den harten
Gerichtsworten Jesu und anderer Unheilsdrohungen

des Neuen Testamentes passt. Etwa am
Schluss der Rede vom «Weltgericht»: «Weg von
mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das für
den Teufel und seine Engel bestimmt ist Und
sie werden weggehen und die ewige Strafe erhalten»

(Mt 25,41.46). Oder: «Weg von mir, ihr
habt alle Unrecht getan» (Lk 13, 27). Oder in der
Offenbarung des Johannes: «Wer nicht im Buch
des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee

geworfen» (20, 15).
Dazu sagte Karl Rahner in einem Gespräch: «Man
müsste dazu eine allgemeine Hermeneutik escha-

tologischer Aussagen entwickeln. Daraus würde
sich ergeben, dass alle eschatolotischen Aussagen

keine vorwegnehmende Reportage späterer
Ereignisse sind, sondern die Vorausprojektion
menschlicher Gegenwartssituation in ihren möglichen

radikalen Endzustand. Hölle heisst dann:
Das kann mit dir passieren, mit dieser Möglichkeit
musst du rechnen! Man könnte dann weiter noch
zeigen, dass auch bei Jesus und Paulus Aussagen
gegeben sind, die zu den sonstigen <Höllen>-Aussagen

der beiden nicht zu passen scheinen. Man
kann Paulus fragen: Wie passt das alles, was du
von dem kommenden Zornsgericht sagst, zu
deinem andern Satz, dass Gott alles in die Sünde
verschlossen hat, um sich aller zu erbarmen (vgl.
Rom 11, 32). Oder wie kann man die Worte Jesu,
dass sein Blut für alle vergossen wird, billig auf
eine reine Bereitstellung reduzieren, und nicht
die Bewirkung auf die Tatsächlichkeit.»
Schon vor 50 Jahren hat sich Edith mit diesem
Problem möglicher endgültiger Verlorenheit des
Menschen auseinandergesetzt. Sie schreibt dazu:
«Die Frage ist, ob die Gnade ihr Werk ohne Mit¬

wirkung des Menschen vollenden kann. Es schien

uns, dass diese Frage verneint werden muss. Das
ist ein schwerwiegendes Wort. Denn offenbar
liegt darin, dass Gottes Freiheit, die wir Allmacht
nennen, an der menschlichen Freiheit eine Grenze

findet Menschliche Freiheit besagt die
prinzipielle Möglichkeit eines Sichausschliessens

von der Erlösung und dem Reich der Gnade. Sie

besagt nicht eine Grenze der göttlichen Barmherzigkeit.

Denn wenn wir uns auch nicht dem Faktum

verschliessen können, dass für Unzählige der
zeitliche Tod kommt, ohne dass sie der Ewigkeit
einmal ins Auge gesehen haben und das Heil für
sie zum Problem geworden ist so wissen wir
doch nicht, ob nicht für alle diese an einem jenseitigen

Ort die entscheidende Stunde kommt, und
der Glaube kann uns sagen, dass es so ist. Die
allerbarmende Liebe also kann sich zu jedem
herabneigen. Wir glauben, dass sie es tut. Und nun
sollte es Seelen geben, die sich ihr dauernd
verschliessen? Als prinzipielle Möglichkeit ist das
nicht abzulehnen. Taktisch kann es unendlich
unwahrscheinlich werden. Eben durch das, was die
vorbereitende Gnade in den Seelen zu wirken
vermag. Sie kann nur eben anklopfen, und es gibt
Seelen, die sich ihr schon auf diesen leisen Ruf hin
öffnen. Andere lassen sie unbeachtet. Dann kann
sie sich in die Seelen einschleichen und sich mehr
und mehr darin ausbreiten. Je grösser der Raum
ist, den sie in so illegitimer Weise einnimmt, desto

unwahrscheinlicher wird es, dass die Seele sich
ihr verschliesst. Sie sieht nun die Welt schon im
Lichte der Gnade. Sie erblickt das Heilige, wo es

ihr begegnet und fühlt sich davon angezogen. Sie
bemerkt ebenso das Unheilige und wird davon ab-

gestossen, und alles andere verblasst gegenüber
diesen Qualitäten. Dem entspricht in ihrem Inneren

eine Tendenz, sich im Sinn der Gnade, der ihr
eigenen Vernunft gemäss und nicht mehr der
natürlichen oder der des Bösen zu verhalten Je
mehr Boden die Gnade dem, was vor ihr die Seele

erfüllte, abgewinnt, desto mehr entzieht sie den
gegen sie gerichteten Akten. Und für dieses
Verdrängen gibt es keine prinzipiellen Grenzen.
Wenn alle dem Geist des Lichtes entgegenstehen-



Paris, Notre-Dame, Christusportal



232

den Impulse aus der Seele verdrängt sind, dann ist
eine freie Entscheidung gegen ihn unendlich
unwahrscheinlich geworden. Dann rechtfertigt der
Glaube an die Schrankenlosigkeit der göttlichen
Liebe und Gnade auch die Hoffnung auf eine
Universalität der Erlösung, obgleich durch die
prinzipiell offenbleibende Möglichkeit des
Widerstandes gegen die Gnade auch die Möglichkeit
einer ewigen Verdammnis bestehen bleibt.»
Allerdings, ist das nicht weltfremde Zukunftsver-
heissung, die mit unserem harten Alltag kaum
etwas zu tun hat? Was nützt das den Millionen
Menschen, die verfolgt, unterdrückt und gefoltert
werden, den Millionen Kindern, die verhungern,
was nützt das uns, die wir in Angst leben vor einer
schrecklichen Zukunft? Warum lässt Gott das zu,
er, der doch alle retten will? Antwort darauf gibt
es keine. Gott bleibt auch als rettender Gott ein
geheimnisvoller Gott. Schon der Psalmist lässt
Gott dies sagen: «Zu der Zeit, die ich selbst
bestimme, halte ich Gericht nach meinem Recht»
(Ps. 75, 3). Und schon bei Mose hat Gott sich zwar
als der Rettende offenbart, aber die Art und Weise

der Rettung sich vorbehalten: «Ich bin jener,
der da sein wird, wie ich da sein will» (Ex. 3,14).
Aber wenn die Art und Weise, wie Gott rettet,
Geheimnis bleibt, eines ist sicher: Gott ist immer
und in jeder Situation da als jener der rettet. Gott
bewahrt nicht vor Unglück und Leid, aber er ist in
jedem Leid immer mit dabei als der Rettende, der
jedes Unglück am Ende in Rettung und Heil wandelt,

wie er es bei Jesus am Kreuz und in der Auf-
erweckung getan hat.
Gerade das aber kann uns in unserer heutigen
Situation Hilfe und Zuversicht geben. Vielleicht
müssen wir das neu lernen von Christen, die in
bittester Not leben. Ein Missionar berichtet aus
Bangladesh: «Die Christen hier hören die Zusage
Gottes: <Ich selbst werde aufstehen und mich
erheben um der Geschundenen und Missachteten
willen. Ich selbst werde jenem Rettung und Heil
bringen, der dem Untergang ausgeliefert ist> (Ps.
12,6). Wieviele tiefgläubige Menschen hier
schöpfen aus dieser Zusage unbeirrbare Glaubens-
gewissheit. Als ich einen meiner Christen frug,

worauf er in seinem Existenzkampf und in seiner
offenbaren Aussichtslosigkeit seine Hoffnung setze,

liess er keinen Zweifel: <Nur der Allmächtige,
nur der da oben, kann mich aus meiner Not
befreien^ Es ist dieselbe unerschütterliche Gewissheit

der kleinen Leute hier im Land wie die des
frommen Juden, vor der ich mich nur verbeugen
kann.»
Gerade diese Menschen in Not lehren uns mit
ihrem Vertrauen aber auch, dass Gottvertrauen kein
passives Warten ist, bis der Herr kommt und rettet.

Dieses Gottvertrauen verleiht Kraft und
Ausdauer im Kampf und Einsatz um Rettung und
menschenwürdiges Leben. «Gottvertrauen
begnügt sich nicht mit sentimentalem Gestreichel,
sondern fordert die klare Pflicht, die nüchterne
Tat, dem Notleidenden das zu geben, was sein
Menschenrecht und deine Schuldigkeit ist. Die
urjüdische Idee, dass Gott solche bessere

Gerechtigkeit auf Erden fordert und sie den
Menschen zur Hauptaufgabe setzt, birgt in sich die
heilige Unzufriedenheit mit jedwedem Status

quo. Sie drängt vorwärts und durchgärt die
menschliche Gesellschaft wie ein messianischer
Sauerteig» (P. Lapide). Hinter diesem Einsatz
steht der Glaube, «dass vom ersten Schöpfungsakt
an Gott selbst in allen Dingen und Wesen wirkt,
ja, dass alles auf Erden von Gott angehaucht ist.
Gott hat dieses Weltall, mit all seinem Schmutz
und seinem Adel, so verkommen und herrlich wie
es nun eben ist, sechsmal auf der ersten Bibelseite

gut, ja sogar <sehr gut> geheissen. Und was Gott
gut hiess und geheiligt hat, das kann der Mensch
mit all seinem Egoismus, seinem Eigensinn und
seiner Engstirnigkeit nie ganz zugrunde richten,
niemals völlig verderben» (P. Lapide).
Das alles gehört mit zur Glaubensbotschaft des
Festes Allerheiligen, des Festes, an dem wir Gott
ehren als den rettenden Gott. Ehren, indem wir
mit den schon Geretteten lobend bekennen: «Die
Rettung kommt von unserm Gott, der auf dem
Throne sitzt und von dem Lamm!» Ehren, indem
wir durch unser rettendes Tun für die Notleidenden

vor aller Welt bezeugen, dass unser Gott ein
rettender Gott ist.


	Allerheiligen : Lobpreis des rettenden Gottes

