Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 9

Artikel: Allerheiligen : Lobpreis des rettenden Gottes
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Allerheiligen — Lobpreis des
rettenden Gottes

P. Anselm Biitler

Sind die Zeiten vorbel, da von den Kanzeln unse-
rer Kirchen drohend und mahnend den Glaubi-
gen verkiindet wurde: nur wenige kommen in den
Himmel, die meisten werden verdammt sein?
Und wenn diese Zeiten vorbei wiren — heute ste-
hen neue Drohpropheten mit der gleichen Dro-
hung wieder auf - viele unserer Glaubigen sind

229

zutiefst geprigt von der Androhung der Holle,
sind gequilt und geplagt von der Angst, ver-
dammt zu werden.

Und doch verkiindet uns die Botschaft des Aller-
heiligenfestes gerade das Gegenteil: «Ich sah eine
grosse Schar aus allen Nationen und Stimmen,
Volkern und Sprachen; niemand konnte sie zih-
len. Sie standen in weissen Gewindern vor dem
Thron und vor dem Lamm und trugen Palmzwei-
ge in ihren Hinden. Sie riefen mit lauter Stimme:
Die Rettung kommtvon unserem Gott, derautdem
Thronsitzt, und vondem Lamms» (Offb 7, 9f.). Was
hier der Seher von Patmos als Kern der Gottesbot-
schaft verkiindet, zieht sich als roter Faden durch
die ganze Bibel. Israel hat von Anfang an seinen
Gott erfahren und gepriesen als den rettenden
Gott. «Gepriesen sei der Herr, Tag fir Tag, Gott
trigt uns, er ist unsere Hilfe. Gott ist ein Gott, der
uns Rettung bringt, Gott der Herr fithrt uns her-
aus aus dem Tode» (Ps. 68,20f.). Und der Pro-
phet Jesaja verkiindet: «Habt Mut, fiirchtet euch
nicht! Seht, hier ist euer Gott, er selbst wird kom-
men und euch erretten» (35, 4).

Zwar ist auch von der Gerechtigkeit Gottes die
Rede. Aber was wir in unserer Sprache mit «Ge-
rechtigkeit» wiedergeben, besagt im Hebriischen
etwas, das wir mehr als «Ungerechtigkeit» be-
zeichnen wiirden. «Zedaka (hebr. Wort fiir Ge-
rechtigkeit) ist eigentlich die positive, religiose
und soziale Ungerechtigkeit . . . Sie ist das Gottes-
recht, das die Randsiedler der Gesellschaft bevor-
zugt (P. Lapide). Daraus zieht P. Lapide den
Schluss: «gleiche Heilsberechtigung aller Sterbli-
chen, denen allen ausnahmslos die Liebe ihres
Schopfers gilt. Kein Ebenbild Gottes ist Heil-los!»
Das besagt doch, dass Gott das Heil, die Rettung
aller Menschen will und diese Rettung auch ver-
wirklichen kann. Zwar gehort es zur Frohbot-
schaft Jesu und der Bibel, dass der Mensch freien
Willen hat, dass ihm das Nein zu Gott moglich
ist. Aber ebenso gehort es zur Frohbotschaft der
Bibel, dass Gott michtig und weise genug ist, um
alle Menschen unter Wahrung ihrer Freiheit zu
retten. Wir diirfen also zuversichtlich hoffen, dass
kein Mensch letztlich der ewigen Verdammnis an-



230

heimfillt. Diese Hoffnung ist sehr schén formu-
liert und lobpreisend ausgesprochen im 4. Eucha-
ristischen Hochgebet: «Wenn die ganze Schip-
fung von der Verderbnis der Siinde und des Todes
befreit ist, lass uns zusammen mit ihr dich ver-
herrlichen in deinem Reich durch unsern Herrn
Jesus Christus».

Allerdings stellt sich hier die berechtigte Frage,
wie ein solcher «Heilsoptimismus» zu den harten
Gerichtsworten Jesu und anderer Unheilsdrohun-
gen des Neuen Testamentes passt. Etwa am
Schluss der Rede vom «Weltgericht»: «Weg von
mir, thr Verfluchten, in das ewige Feuer, das fur
den Teufel und seine Engel bestimmt ist ... Und
sie werden weggehen und die ewige Strafe erhal-
ten» (Mt 25,41.46). Oder: «Weg von mir, ihr
habt alle Unrecht getan» (Lk 13, 27). Oder in der
Offenbarung des Johannes: «Wer nicht im Buch
des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuer-
see geworfen» (20, 15).

Dazu sagte Karl Rahner in einem Gesprich: «Man
misste dazu eine allgemeine Hermeneutik escha-
tologischer Aussagen entwickeln. Daraus wiirde
sich ergeben, dass alle eschatolotischen Aussagen
... keine vorwegnehmende Reportage spiterer
Ereignisse sind, sondern die Vorausprojektion
menschlicher Gegenwartssituation in thren mogli-
chen radikalen Endzustand. Hoélle heisst dann:
Das kann mit dir passieren, mit dieser Moglichkeit
musst du rechnen! Man kénnte dann weiter noch
zeigen, dass auch bei Jesus und Paulus Aussagen
gegeben sind, die zu den sonstigen <Hollens- Aus-
sagen der beiden nicht zu passen scheinen. Man
kann Paulus fragen: Wie passt das alles, was du
von dem kommenden Zornsgericht sagst, zu dei-
nem andern Satz, dass Gott alles in die Siinde ver-
schlossen hat, um sich aller zu erbarmen (vgl.
Rom 11, 32). Oder wie kann man die Worte Jesu,
dass sein Blut fiir alle vergossen wird, billig auf
eine reine Bereitstellung reduzieren, und nicht
die Bewirkung auf die Tatsichlichkeit.»

Schon vor 50 Jahren hat sich Edith mit diesem
Problem méglicher endgiiltuger Verlorenheit des
Menschen auseinandergesetzt. Sie schreibt dazu:
«Die Frage ist, ob die Gnade ihr Werk ohne Mit-

wirtkung des Menschen vollenden kann. Es schien
uns, dass diese Frage verneint werden muss. Das
ist ein schwerwiegendes Wort. Denn offenbar
liegt darin, dass Gottes Freiheit, die wir Allmacht
nennen, an der menschlichen Freiheit eine Gren-
ze findet ... Menschliche Freiheit besagt die
prinzipielle Méglichkeit eines Sichausschliessens
von der Erlésung und dem Reich der Gnade. Sie
besagt nicht eine Grenze der gottlichen Barmher-
zigkeit. Denn wenn wir uns auch nicht dem Fak-
tum verschliessen kénnen, dass fiir Unzihlige der
zeitliche Tod kommt, ohne dass sie der Ewigkeit
einmal ins Auge gesehen haben und das Heil fir
sie zum Problem geworden ist ..., so wissen wir
doch nicht, ob nicht fiir alle diese an einem jensei-
tigen Ort die entscheidende Stunde kommt, und
der Glaube kann uns sagen, dass es so ist. Die all-
erbarmende Liebe also kann sich zu jedem herab-
neigen. Wir glauben, dass sie es tut. Und nun
sollte es Seelen geben, die sich ihr dauernd ver-
schliessen? Als prinzipielle Moglichkeit ist das
nicht abzulehnen. Faésisch kann es unendlich un-
wahrscheinlich werden. Eben durch das, was die
vorbereitende Gnade in den Seelen zu wirken ver-
mag. Sie kann nur eben anklopfen, und es gibt
Seelen, die sich ihr schon auf diesen leisen Ruf hin
offnen. Andere lassen sie unbeachtet. Dann kann
sie sich in die Seelen einschleichen und sich mehr
und mehr darin ausbreiten. Je grosser der Raum
ist, den sie in so #legztimer Weise einnimmt, de-
sto unwahrtscheinlicher wird es, dass die Seele sich
ithr verschliesst. Sie sieht nun die Welt schon im
Lichte der Gnade. Sie erblickt das Heilige, wo es
ihr begegnet und fiihlt sich davon angezogen. Sie
bemerkt ebenso das Unheilige und wird davon ab-
gestossen, und alles andere verblasst gegeniiber
diesen Qualititen. Dem entspricht in ihrem Inne-
ren eine Tendenz, sich im Sinn der Gnade, der ihr
eigenen Vernunft gemiss und nicht mehr der na-
tiirlichen oder der des Bosen zu verhalten ... Je
mehr Boden die Gnade dem, was vor ihr die Seele
erfiillte, abgewinnt, desto mehr entzieht sie den
gegen sie gerichteten Akten. Und fir dieses Ver-
dringen gibt es keine prinzipiellen Grenzen.
Wenn alle dem Geist des Lichtes entgegenstehen-



Paris, Notre-Dame, Christusportal



2%2

den Impulse aus der Seele verdringt sind, dann st
eine freie Entscheidung gegen ihn unendlich un-
wahrscheinlich geworden. Dann rechtfertigt der
Glaube an die Schrankenlosigkeit der gottlichen
Liebe und Gnade auch die Hoffnung auf eine
Universalitit der Erlosung, obgleich durch die
prinzipiell offenbleibende Moglichkeit des Wi-
derstandes gegen die Gnade auch die Moglichkeit
einer ewigen Verdammnis bestehen bleibt.»
Allerdings, ist das nicht weltfremde Zukunftsver-
heissung, die mit unserem harten Alltag kaum et-
was zu tun hat? Was niitzt das den Millionen
Menschen, die verfolgt, unterdriickt und gefoltert
werden, den Millionen Kindern, die verhungern,
was nutzt das uns, die wir in Angst leben vor einer
schrecklichen Zukunft? Warum lisst Gott das zu,
er, der doch alle retten will? Antwort darauf gibt
es keine. Gott bleibt auch als rettender Gott ein
geheimnisvoller Gott. Schon der Psalmist ldsst
Gott dies sagen: «Zu der Zeit, die ich selbst be-
stimme, halte ich Gericht nach meinem Recht»
(Ps. 75, 3). Und schon bei Mose hat Gott sich zwar
als der Rettende offenbart, aber die Art und Wei-
se der Rettung sich vorbehalten: «Ich bin jener,
der da sein wird, wie ich da sein will» (Ex. 3, 14).
Aber wenn die Art und Weise, wie Gott rettet,
Geheimnis bleibt, eines 1st sicher: Gott 1st immer
und in jeder Situation da als jener der rettet. Gott
bewahrt nicht vor Ungliick und Leid, aber er ist in
jedem Leid immer mit dabei als der Rettende, der
jedes Ungliick am Ende in Rettung und Heil wan-
delt, wie er es bei Jesus am Kreuz und in der Auf-
erweckung getan hat.

Gerade das aber kann uns in unserer heutigen Si-
tuation Hilfe und Zuversicht geben. Vielleicht
miissen wir das neu lernen von Christen, die in
bittester Not leben. Ein Missionar berichtet aus
Bangladesh: «Die Christen hier héren die Zusage
Gottes: <ch selbst werde aufstehen und mich er-
heben um der Geschundenen und Missachteten
willen. Ich selbst werde jenem Rettung und Heil
bringen, der dem Untergang ausgeliefert ist> (Ps.
12,6). Wieviele tiefgliubige Menschen hier
schopfen aus dieser Zusage unbeirrbare Glaubens-
gewissheit. Als ich einen meiner Christen frug,

worauf er in seinem Existenzkampf und in seiner
offenbaren Aussichtslosigkeit seine Hoffnung set-
ze, liess er keinen Zweifel: <Nur der Allmichtige,
nur der da oben, kann mich aus meiner Not be-
freien.> Es ist dieselbe unerschiitterliche Gewiss-
heit der kleinen Leute hier im Land wie die des
frommen Juden, vor der ich mich nur verbeugen
kann.»

Gerade diese Menschen in Not lehren uns mit ih-
rem Vertrauen aber auch, dass Gottvertrauen kein
passives Warten ist, bis der Herr kommt und ret-
tet. Dieses Gottvertrauen verleiht Kraft und Aus-
dauer im Kampf und Einsatz um Rettung und
menschenwiirdiges Leben. «Gottvertrauen be-
gniigt sich nicht mit sentimentalem Gestreichel,
sondern fordert die klare Pflicht, die niichterne
Tat, dem Notleidenden das zu geben, was sein
Menschenrecht und deine Schuldigkeit ist. Die
urjidische Idee, dass Gott solche bessere Ge-
rechtigkeit auf Erden fordert und sie den Men-
schen zur Hauptaufgabe setzt, birgt in sich die
heilige Unzufriedenheit mit jedwedem Status
quo. Sie dringt vorwirts und durchgirt die
menschliche Gesellschaft wie ein messianischer
Sauerteig» (P. Lapide). Hinter diesem Einsatz
steht der Glaube, «dass vom ersten Schépfungsakt
an Gott selbst in allen Dingen und Wesen wirkt,
ja, dass alles auf Erden von Gott angehaucht ist.
Gott hat dieses Weltall, mit all seinem Schmutz
und seinem Adel, so verkommen und herrlich wie
es nun eben ist, sechsmal auf der ersten Bibelseite
gut, ja sogar «ehr gut geheissen. Und was Gott
gut hiess und geheiligt hat, das kann der Mensch
mit all seinem Egoismus, seinem Eigensinn und
seiner Engstirnigkeit nie ganz zugrunde richten,
niemals vollig verderben» (P. Lapide).

Das alles gehort mit zur Glaubensbotschaft des
Festes Allerheiligen, des Festes, an dem wir Gott
ehren als den rettenden Gott. Ehren, indem wir
mit den schon Geretteten lobend bekennen: «Die
Rettung kommt von unserm Gott, der auf dem
Throne sitzt und von dem Lamm!» Ehren, indem
wir durch unser rettendes Tun fiir die Notleiden-
den vor aller Welt bezeugen, dass unser Gott ein
rettender Gott ist.



	Allerheiligen : Lobpreis des rettenden Gottes

