
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 6

Buchbesprechung: Die Christen und ihre nichtchristlichen Mitmenschen : Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft 6 (Band 24-30)

Autor: Bütler, Anselm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


153

der achten These Theodor Seegers über «Frieden
und Friedenssicherung» («Christ in der Gegenwart

/ Bilder der Gegenwart», Januar 1983) lesen
zu können, dass eine Forderung, die Pius XII.
schon 1951 aufgestellt (und Paul VI. bekräftigt)
habe, heute nach wie vor angestrebt werden müsse:

die Befriedung der Städte und Dörfer eines
Landes durch das Gewaltmonopol des Staates als
ein Modell der Friedenssicherung.
Karlheinz Schmidthüs veröffentlichte 1957 eine
Auswahl aus den Reden, Ansprachen und Briefen
Pius XII. zum Thema «Von der Einheit der Welt»,
das Programm Pius XII. für eine internationale
Friedensordnung (Herderbücherei Bd 8). Die
Verwirklichung der Einheit des Menschengeschlechtes,

erklärt der Papst, sei Aufgabe unserer
Weltstunde. Staunend liest man da von der
notwendigen Solidarität, Brüderlichkeit und Liebe
unter den Völkern. Wir werden zu deren Verwirklichung

nochmals 25 Jahre brauchen und mehr.
Pius XII. hat in gewaltiger Lebensanstrengung
und Arbeitsleistung, im Bestreben, den Willen
Gottes in seinem ihm anvertrauten Amt zu tun,
seine Zeit bestanden. Wir müssen heute - jeder
an seinem Ort, in seiner ihm anvertrauten Aufgabe

- die unsre bestehen, Christi Licht und Freude
in unsere Welt tragen. Wir haben dabei einen
brüderlichen Freund und väterlichen Begleiter:
Jesus Christus, und in Ihm und mit Ihm: Eugenio
Pacelli.

2. März 1983, am 107. Geburtstag Eugenio Pacel-
lis.

' Vgl. Derek und Julia Parker: Universum der Astrologie.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972, 128.
6 Vgl. m. Beitrag: Kritik in der Kirche. Zu den kirchenkritischen

Gedichten von Jakob Fuchs, in «Mariastein», Basel,
21 (1075), 124-127.
7 Vgl. z.B.: Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen
Lebens. Soziale Summe Pius XII. Hrsg. v. Arthur F. Utz
und Joseph F. Groner. 2 Bde. Freiburg i.Ü. 1954. 2453 S.

Die Christen und ihre
nichtchristlichen
Mitmenschen

Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 6 (Band 24 bis 30)

P. Anselm Bütler

In der Konstitution über die Kirche kommt das
Konzil zu sprechen auf das Verhältnis zwischen
Christen und Nichtchristen. Über dieses Verhältnis

macht das Konzil folgende Aussage: «Auf
verschiedene Weise gehören zur katholischen Einheit
des Gottesvolkes oder sind ihr zugeordnet die
katholischen Gläubigen, die andern an Christus
Glaubenden und schliesslich alle Menschen, die
durch die Gnade Gottes zum Heile berufen sind»
(Nr. 13). Zu diesen letzteren gehören die
Nichtchristen: die Juden, die Moslems, die Angehörigen

anderer Religionen, und schliesslich jene, «die
ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen
Anerkennung Gottes gekommen sind, jedoch nicht
ohne Hilfe der göttlichen Gnade das rechte Leben
zu erreichen suchen» (Nr. 16). Mit diesen Aussagen

hat das Konzil eine neue Einstellung zu den
Menschen eingenommen, die nicht zur sichtbaren
Kirche gehören. Vorher galt ja jahrhundertelang
der Grundsatz: «Ausserhalb der Kirche gibt es

kein Heil». Wenigstens im gläubigen Volk wurde
dieser Grundsatz weitgehend so verstanden, dass

nur der gerettet werden konnte, der zur sichtbaren

Kirche gehörte. Von daher entwickelte sich
eine oft harte Polarisierung gegenüber allen
jenen, die ausserhalb der Kirche lebten. Diese
Polarisierung ist nun durch das Konzil im Grundsatz
überwunden worden. An die Stelle der Polarisierung

tritt eine gemeinsame Grundlage und
Verbundenheit, die nun auch gelebt werden muss.
Das bringt notwendigerweise theoretische und



154

praktische Schwierigkeiten dieser neuen Form des
Verhaltens mit sich. Die Bände 24 bis 29 der
Enzyklopädie «Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft» setzt sich mit den theoretischen Fragen

auseinander.

1. Grundsätzliche Gemeinsamkeit aller:
Offen für Gott

Schon über die Frage, was der Mensch im Kern
letztlich ist, bestehen verschiedenste Ansichten.
So bleibt eigentlich nur ein gangbarer Weg:
ansetzen bei den Selbsterfahrungen des Menschen,
und von daher rückfragen nach den Voraussetzungen

im Menschen, die solche Erfahrungen ermöglichen.

Was ergibt sich aus einer solchen Rückfrage?
Auf den ersten Blick erfährt sich der Mensch,
besonders heute, «in vielfältiger Weise als Produkt
dessen, was er nicht ist» (A. Raffelt, 24,14). Aber
inmitten dieser Abhängigkeit von anderem macht
der Mensch zugleich die Erfahrung, dass er
Person, Subjekt ist. Diese Erfahrung macht der
Mensch z.B. darin, dass er um sich selber und um
seine Abhängigkeit von andern weiss, sich selber
entscheidet. «Personsein bedeutet so Selbstbesitz
eines Subjektes als solchen in einem wissenden
und freien Bezogensein auf das Ganze» (A. Raffelt,

24,16). Dieses Ganze, auf welches der
Mensch offen ist, ist letztlich das Unverfügbare,
das Geheimnis. Wenn sich der Mensch diesem
Unverfügbaren in Freiheit überantwortet, ist er
im Heil. «Heil ist keine dem Menschen bloss von
aussen sachhaft zugesprochene mythologische
Grösse, sondern die Endgültigkeit des wahren
Selbstverständnisses und der wahren Selbsttat des
Menschen in Freiheit vor Gott durch die Annahme

seines eigenen Selbst, so wie es ihm in der
Wahl der in Freiheit interpretierten Transzendenz

eröffnet und übereignet ist» (A. Raffelt,
24,27).
Dieser Vollzug der Freiheit ereignet sich konkret
in Weltlichkeit, Zwischenmenschlichkeit,
Geschichte und Zeit. Umwelt und innere Widerstände

bewirken, dass dieser Selbstvollzug immer nur
gebrochen gelingt. Der Mensch ist immer schon
mitbestimmt durch fremde (Erbsünde) und eige¬

ne Schuld. Das kann dazu führen, dass der
Mensch sich selbst so verneint, dass er in aller
Wirklichkeit zu Gott selbst nein sagt, und zwar zu
Gott selbst und nicht bloss zu irgend einer
verzerrten oder kindlichen Vorstellung von ihm (A.
Raffelt, 24, 33).
Der Gott des unverfügbaren Geheimnisses hat
sich in freier Selbstentscheidung dem Menschen
selbst mitgeteilt. Das ist volle und endgültige
Wirklichkeit geworden im absoluten Heilsbringer
Jesus von Nazareth. So kann der Mensch jetzt
schon Heil erfahren und von daher erahnen, was
endgültiges Heil ist. Dieses endgültige Heil
besteht im bleibenden Einssein und Gegenübersein
zwischen Mensch und Gott. Hier zeigt sich, was
Personsein des Menschen im Vollsinn besagt: «Der
Mensch ist Person, weil er als von Gott unterschiedenes

Geschöpf von diesem in Verheissung und
Verpflichtung als Du angesprochen ist; und er ist
zur Gottebenbildlichkeit bestimmt, weil er als
solcher aufgefordert ist, Gottes an ihn gerichteten
Anspruch mit seinem ganzen menschlichen Sein
an seinem spezifischen anthropologischen Ort vor
dem Schöpfer einerseits und vor der Schöpfung
andererseits zu entsprechen» (E. Jüngel, 24, 77).
Jeder Mensch ist als Person offen für Gott. Das
aber ist erst «Anlage», Fähigkeit des Menschen.
Diese Fähigkeit gilt es zu entfalten. Die
Grundhaltung dazu ist die «Antwort» auf den Anruf
Gottes. Dieser Anruf will keine schematischen
Menschen, Gottebenbildlichkeit ruft vielmehr
nach Individualität. Jeder muss seine Selbstidentität

finden und leben. Das fällt heute bedeutend
schwieriger als früher. «Von Kindheit an steht das
Ich in allen Gesellschaften in einer Reihe von
sozialen Beziehungen, in denen es aufgrund der
intersubjektiven Spiegelung eine persönliche Identität

auszubilden beginnt... In modernen
industriellen Gesellschaften haben aber diese
Spiegelungsvorgänge keine einheitlichen Sinnhorizonte,
ja sie vermitteln sogar relativ viele <widersprüchli-
che> Momente der Selbst- und Weltauffassung»
(Th. Luckmann, 25, 18). Hier kann heute das
«Lebenswissen» Jesu, wie es durch die Kirche vermittelt

wird, Hilfe und Wegweiser sein. «In der Tat



155

enthalten Person und Reden Jesu die ausschlaggebenden

Elemente eines <Lebenswissens>: Sie geben
dem menschlichen Leben eine grundlegende
Deutung, aus der wiederum Handlungsorientierungen

folgen» (H. Döring/P. M. Zulehner
25,25). Allerdings geschieht die Vermittlung
durch die Kirche immer nur gebrochen. «Insofern
die geschichtlich gewachsene Kirche jesuanische
Weltsicht und Lebensführung glaubwürdig
vermitteln soll, bedarf sie der beständigen eigenen
Umkehr und Reform» (Döring/Zulehner 25, 31).
Entscheidend aber ist, dass Glaubenserfahrung
und Alltagserfahrung sich gegenseitig durchdringen.

«Nimmt der christliche Glaube die Erfahrungen

des Alltags an und lässt sich im Ernste mit
ihnen ein wird er in der noch unentschiedenen
Alltagserfahrung zur Glaubenserfahrung finden
können» (B. Casper, 25,64). Die Möglichkeit
faktischer Glaubenserfahrung unter den Bedingungen

der modernen Gesellschaft ist allerdings
erschwert. «Eine Kultur, in der Wissenschaft und
technische Zivilisation als die dominanten Kulturwerte

gelten, kann die Menschen <erfahrungsarm>
machen und deshalb auch die Chancen für
Glaubenserfahrungen verringern» (E. Schillebeeckx,
25,111). Die Situation wird dadurch noch
erschwert, dass die «traditionellen, klassischen
Formen religiöser Sozialisationen oder die Weitergabe

von christlichen Sinninhalten an die heutigen
und zukünftigen Generationen durch die
Gesellschaft, in der wir jetzt leben, faktisch unwirksam

werden» (E. Schillebeeckx, 25,112). Das
Versagen traditioneller religiöser Sozialisationsformen
ist auch darin begründet, dass diese noch immer
nicht angepasst sind an ein «soziales Milieu». Das
aber kann katastrophale Folgen haben. «Die
gelegentlich anzutreffende defätistische Vorstellung
von einer <kleinen Herde> würde sich spätestens in
zwei Generationen einstellen, wenn es nicht
gelingt, neue soziale Substrate einer christentumsbezogenen

religiösen Sozialisation zu schaffen,
die jedoch im Unterschied zum <katholischen Mi-
lieu> eine Synthese von christlicher Tradition und
zentralen Wertvorstellungen der Moderne gestattet»

(F.X. Kaufmann/G. Stachel, 25,134).

2. Sonderstellung des Christentums innerhalb
der Religionen

Alle Menschen sind aufgrund ihres Menschseins
offen für Gott, ja haben ein aktives Verlangen
nach Gemeinschaft mit Gott. Die Religionen wollen

dieses Verlangen aktivieren, wollen Gemeinschaft

mit Gott ermöglichen. Innerhalb der
Religionen nimmt nun das Christentum eine
Sonderstellung ein mit seinem Absolutheitsanspruch:
Jesus ist der absolute «Heilsmittler». Damit steht das

Christentum vor der Frage, wie es sich zu den
anderen Religionen einzustellen hat: müssen sie total

abgelehnt werden, oder kann ihnen eine
gewisse Existenzberechtigung zugestanden werden?
Es ist die Frage der Toleranz, Toleranz als «aktives
Streben nach Verständigung mit den andersdenkenden

Menschen und die damit verbundene
Überzeugung, dass andere Meinungen, die uns
irrig erscheinen, doch aus gutem Willen entspringen

können und deswegen nicht einfach
verdammt, sondern in gemeinsamer Offenheit erwogen

werden sollen. Inwieweit kann solche Toleranz

verkündet und praktisch gelebt werden,
ohne dass christlicher Glaube sich selbst aufhebt?»
(L. Kolakowski, 26,9). Wenn der Absolutheitsanspruch

des Christentums richtig verstanden wird,
dass wir nicht genau wissen, nach welchen Kriterien

die Erlösung möglich ist, dass wir nicht genau
wissen, inwieweit wir dazu berechtigt sind, das
Wort der Offenbarung endgültig zu deuten, dann
lässt sich die Gewissbeit des Offenbarungsglaubens

mit Toleranz versöhnen.
Daher hat das Konzil keinen Verrat am Christentum

und am Offenbarungsglauben geübt (wie
ihm von gewissen traditionalistischen Kreisen
vorgeworfen wird), wenn es zum Dialog mit den
nichtchristlichen Religionen aufruft. «In der
Erklärung des Konzils über das Verhältnis der
christlichen Kirche zu den nichtchristlichen Religionen

haben die Väter des Konzils mit einem

ganz neuen und positiven Blick auf die
nichtchristlichen Religionen geblickt, und Achtung vor
dem <Wahren und Heiligem, das sich in diesen
Religionen findet, gefordert» (B. Welte, 26, 74).
In besonderer Weise ist dieses Gespräch gefordert



156

mit dem Judentum, ist ihnen doch die Heilige
Schrift gemeinsam, ist doch das Christentum vom
Ursprung her ein Judenchristentum. «Das
Christentum weiss, dass es einen jüdischen Charakter
in sich trägt, den es nicht verleugnen darf.
Andernfalls nähme es seine Verantwortung im
Dienste aller Menschen nicht wahr» (C. Thoma,
26,161). Zwar sind Christentum und Judentum
nach wie vor eigenständige Grössen. «Sie neigen
nicht dazu, ineinander zu verschmelzen, sondern
wahren ihre soziologischen und religiösen
Eigenheiten. Das Ideal ist ein kritisch-solidarisches
christlich-jüdisches Zusammengehen in wichtigen
religiösen und menschheitlichen Belangen, ohne
dass andersgesinnte Menschengruppen oder
Individuen durch diese <Koalition> beiseite geschoben
oder verachtet werden» (C. Thoma, 26,163).
Ein Thema, bei dem solches christlich-jüdisches
Zusammengehen in menschheitlichen Fragen
nicht nur möglich, sondern von der Sache her
gefordert ist, bildet die Frage der Menschenrechte.
Hier gibt es neben der naturrechtlichen eine
spezifisch biblische Begründung, die in dem Zurückführen

der Menschenwürde auf die Gotteseben-
bildlichkeit sowie in dem Ableiten einer besonderen

Verpflichtung der Christen hinsichtlich
bestimmter Menschenrechte - derjenigen der
Glaubensfreiheit - aus göttlichen Geboten besteht»
(H.E. Tödt, 27,48).

3. Stellung des Christentums in der
gesellschaftlichen Wirklichkeit

Aufgrund seines Absolutheitsanspruches muss
sich das Christentum auch mit der gesellschaftlichen

Wirklichkeit auseinandersetzen. Dieses Thema

ist in den letzten Jahren von der Theologie
intensiv bearbeitet worden unter dem spezifischen
Gesichtspunkt der Politik, wobei sich eine spezielle

Gattung der Theologie gebildet hat, die «Politische

Theologie». Diese politische Theologie ist
gerade auch von Theologen oft angegriffen und
verurteilt worden als Verrat an der Botschaft Jesu; Jesus

habe gerade nicht politisiert, sondern «nur»
das Reich Gottes verkündet. Hinter diesem
Vorwurf steht ein doppeltes Missverständnis. Jesus hat

nicht politisiert, aber durch sein Wirken Politik
beeinflusst. Politische Theologie will gar nicht
politisieren. «Politische Theologie als theologische
Disziplin hat in erster Linie eine rekonstruktive
Aufgabe und liefert gerade dadurch eine der
Grundlagen für die soziale und politische
Sendung der Kirche (F. Fiorenza, 27, 95). Diese sog.
rekonstruktive politische Theologie, wie sie
Fiorenza darlegt, «besitzt zwar kein unmittelbares
politisches Ziel, aber sie liefert die Grundlage für
eine kritische Selbstreflexion hinsichtlich der
Beziehung zwischen religiösen Uberzeugungen und
religiöser Praxis einerseits und politischen
Überzeugungen und politischer Praxis andererseits»
(F. Fiorenza, 27, 97).
Damit ist eine heute höchst drängende Frage
aufgerollt: die Bedeutung des Christentums für diese
Welt. Allzulange wurde ja das Christentum als
reine Jenseitsreligion verstanden, die für das Diesseits

keine Bedeutung hat. «Nicht erst seit K.
Marx wird über die <praktische>, also <gesellschaft-
liche> Folgenlosigkeit des Christentums Gericht
gehalten und immer und immer wieder auf erwiesene

Unfähigkeit befunden» (T. Koch, 28, 8). Der
Nachweis der gesellschaftlichen Wirksamkeit des
Christentums darf sich «nicht auf den privaten,
vor-gesellschaftlichen Bereich beschränken. Das
Insistieren allein auf der caritativen und
geschwisterlichen Liebe genügt nicht; denn die weltverändernde

- mehr noch: die welt-gestaltende Kraft
des Christentums und seiner Liebe steht in Frage.
Nicht nur subjektive Überzeugungen sind erfragt,
sondern <objektive>, in die geschichtlich-gesellschaftlichen

Strukturen eingegangene Realisierungen:

Anhaltspunkte dafür, dass das allen
Menschen verheissene Heil in Gottes Frieden und
Gerechtigkeit - also Gottes Reich als Reich für die
Menschen - nicht nur einJenseits-Versprechen ist»

(T. Koch 28, 9f).
Jesus selber hat das Reich Gottes verkündet und
gelebt als Reich für das totale Heilsein des
Menschen. «Den mit seinem Wirken einsetzenden
Anbruch des Reiches Gottes hat Jesus dargestellt
als befreiendes Heil-werden von Menschen: als

Befreiung nicht nur von Sünde und Schuld, son-



157

dem gerade auch von so <äusserem> Übel wie
soziale Achtung, Krankheit und <Tot>-sein Jesu
Praxis setzt an bei den Nöten einzelner Menschen,
hat aber als Ziel, die Übel und das Böse
überhaupt aus der Welt zu schaffen» (T. Koch 28, 12).
Gewiss gehört mit zur Botschaft Jesu vom Reich
Gottes, dass dieses erst im Anbruch ist, dass die
Vollendung noch aussteht, und dies, solange diese

Weltzeit dauert. Aber das dispensiert den Christen

nicht, schon jetzt dieses Reich Gottes wenigstens

Spurenhaft auch in der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zu verwirklichen. Das kann er, wenn
und weil er getragen ist von der Hoffnung auf das

endgültige Reich Gottes und damit auf das

endgültige Heil aller geschaffenen Wirklichkeit. Diese

Hoffnung hat «der Christ nicht nur für sich und
für die Kirche, sondern seine Erwartung bezieht
diese Welt mit ein Diese in Gottes Verbundenheit

mit den Menschen wurzelnde Hoffnung
beweist ihren Gehalt in der Kraft, das Dunkle dieser

Welt zu durchdringen. Das Zutrauen, dass

sich in den immer unvollkommenen Gestaltungen

von Friede als freier Gemeinsamkeit Gottes
Reich realisiert, steht, gegen das Grauen der
Geschichte, für die nur zu oft unkenntlich verborgene

Übermacht des Guten ein» (T. Koch, 28, 55).
Ein wichtiger Beitrag, dass das Christentum
gesellschaftlich wirksam wird, das Reich Gottes auch
im gesellschaftlichen Bereich sich verwirklicht, ist
die Verkündigung. Adressat kirchlicher Verkündigung

ist «nicht der einzelne in seiner privaten
Innerlichkeit, sondern sie zielt auf jene allerdings
schwer zu bestimmende Öffentlichkeit, die mehr
ist als die nachträgliche Summe der einzelnen»
(K. Egger/H. Pissarek-Hudelist, 28,63). Diese
Verkündigung richtet sich auf die Öffentlichkeit
des Staates, wobei einerseits Protest gegen
Vergöttlichung des Staates zu erheben ist, andererseits

die «kreatürliche Legitimität des Staates und
seines Rechtes verkündigt werden muss» (K.
Egger/H. Pissarek-Hudelist, 28,73). Verkündigung

richtet sich auch an die bürgerliche
Öffentlichkeit. «Selbstkritisch wird die Kirche ihre
Verantwortung in dieser Öffentlichkeit deutlicher zu
sehen und wahrzunehmen suchen Die Kirche

hat es oft und vielfältig mit den Mächtigen (und
Reichen) gehalten, hat zu wenig ihre gesellschaftspolitische

Aufgabe wahrgenommen hat zu
wenig die Partei der Armen und Machtlosen
ergriffen, und sie ist zu wenig dem Beispiel Jesu
gefolgt» (K. Egger/H. Pissarek-Hudelist, 28,74).
Verkündigung geschieht aber nicht nur im Wort,
sondern auch im kirchlichen Leben, im Symbol
und Sakrament. «Symbole und Sakramente
betreffen Sprache, Handeln und Normen als die
Gestaltungskräfte, die dem Individuum wie der
Gemeinschaft in der Geschichte ihr bestimmbares
Sein, ihre Prägung im Blick auf Freiheit, Gegenwart

und aktive Beziehung zu Gott verleihen» (D.
Zadra 28, 88).
Aber die wichtigste und wirksamste Verkündigung

des Reiches Gottes ist die lebendige
Glaubensgemeinde. Der tragende Kern für diese
Glaubensgemeinde ist, dass «sie glaubend erfahren
hat, dass in ihr Gott seine Verheissung eingelöst
hat» (K. Lehmann 29, 16). Von dieser Erfahrung
her kann die Gemeinde als ganze ihren Auftrag
zur Verkündigung vollziehen: «Die Bezeugung
des Evangeliums durch das Wort, durch das
Gotteslob, durch Bruderschaft und helfende Liebe»
(K. Lehmann 29, 25).
Was von der einzelnen Glaubensgemeinde als
«Kirche im kleinen» gilt, gilt ebenso von der Kirche

in ihrer Gesamtheit. Zwar ist sie gegenüber
der Gesellschaft abgesetzt, zugleich ist sie aber
Lebensprinzip der Gesellschaft und steht mit ihr in
Solidarität: sie ist Vermittlerin des letzten Grundes

von Gemeinsamkeit, Instanz der Orientierung
und Sinngebung, sie ist Gewissen der Gesellschaft,

gesellschaftskritische Instanz. «Die Kirche
als gesellschaftskritische Instanz wird heute insofern

mit der modernen Gesellschaft solidarisch,
als sie entgegen einem wachsenden Fortschrittsund

Entwicklungsoptimismus einen entscheidenden

eschatologischen Vorbehalt dagegen erhebt,
dass in Welt und Geschichte eines Tages vollkommene

Paradiese errichtet werden, wie immer sie
heissen mögen» (H. Fries 29,174 f). - Allerdings
kann die Kirche solange diese Verkündigung
nicht glaubwürdig vollziehen, als die Christen in



158

Konfessionen getrennt sind. Eine Aufhebung der
Konfessionen scheint auf absehbare Zeit nicht
möglich, ist aber auch nicht nötig. Nötig ist ein
Gestaltwandel der Konfessionen: «Ohne ihr eigenes

zu verlieren oder preiszugeben, sollen sie in
einem geschichtlichen Prozess einen neuen
Stellenwert beziehen: Träger einer legitimen Vielfalt
zu sein. Anders formuliert: Die Ökumene soll
nicht an die Stelle der Konfessionen treten, diese
sollten vielmehr ausdrücklich Gestalt und
Verwirklichungsform von Ökumene werden» (H.
Fries, 29, 222).
Auf diese Weise kann die Kirche ihre heutige
Aufgabe erfüllen: alle Lebensbereiche vom Glauben

auf ihren Sinn zu denken auf der einen Seite;
Glaubensbotschaft und Heilswirken Jesu und seines

Werkes im Licht des heutigen Menschenver-
ständnisses deuten: «die Kraft des christlichen
Glaubens erproben in der entscheidenden
Auseinandersetzung mit den Gegebenheiten und
Selbstverständnissen der modernen Gesellschaft»
(F. X. Kaufmann 29, 71).

Teilband 24: A. Raffelt / K. Rahner: Anthropologie und
Theologie; I. U. Dalfehrt / E. Jüngel: Person und
Gottebenbildlichkeit; J. Werbick: System und Subjekt. 144 S. DM
24.80.
Teilband 24: Th. Luckmann / H. Döring / P. M. Zulehner:
Anonymität und persönliche Identität; E. Schillebeeckx:
Erfahrung und Glaube; B. Casper: Alltagserfahrung und
Frömmigkeit; F.X. Kaufmann / G. Stachel: Religiöse Sozialisation.

168 S. DM 28.80.
Teilband 26: L. Kolakowksi: Toleranz und Absolutheitsan-
sprüche; B. Welte: Christentum und Religionen der Welt; J.
Maier / J.J. Petuchowski / C. Thoma: Judentum und
Christentum, 176 S. DM 29.50.
Teilband 21: H.E. Tödt: Menschenrechte und Grundrechte;
F. Fiorenza: Religion und Politik; A. Schwan: Legitimation.
144 S. DM 27.-.
Teilband28: T. Koch: Gesellschaft und Reich Gottes; K. Egger

/ H. Pissarek-Hudelist: Öffentlichkeit und Verkündigung;
D. Zadra / A. Schilson: Symbol und Sakrament. 158 S. DM
29.80.
Teilband29: K. Lehmann: Gemeinde; F. X. Kaufmann / FI.
Fries / W. Pannenberg / P. Krämer / A. Frhr. v. Campenhausen:

Kirche; FF. Fries: Konfessionen und Ökumene. 240 S.

DM 44.-.
Teilband30: Gesamtregister. 224 S. DM 41.-.
Quellenband 6: Im Angesicht des Todes leben. 344 S. DM
42.50 (für Bezieher des Gesamtwerkes); DM 48.- (für Bezieher

der Quellenbände).

Chronik März 1984
P. Notker Strässle

Der Beginn der Fastenzeit fiel dieses Jahr spät
ein, dass es März wurde. Dementsprechend auch
späte Ostern führten dazu, dass verschiedene
Wallfahrtsgruppen klugerweise einen vorösterlichen

Termin wählten.
Die Pfarrei Thun BE lud zur Nachtwallfahrt ein.
Mit Autobussen erreichten die Wanderer Ettingen
und pilgerten zu Fuss über Ettingerberg und
Hofstetten. Stationen der Besinnung unterbrachen
den regnerischen Nachtmarsch. In Mariastein
angelangt, erlebten wir eine sehr engagiert gestaltete
Eucharistiefeier, die viel Freude und Zufriedenheit

ausstrahlte.
Auch einen abendlichen Gottesdienst feierte Pater

Franz aus Dornach mit der kath. Bauernvereinigung

Dorneck-Thierstein in der Gnadenkapelle.

Längeren Aufenthalt wünschte die
Schwesternschule aus Visp. Vor der Mittagsstunde zum
Gottesdienst versammelt, bekamen sie nach der
Mittagstärkung Einblick in Wallfahrt und Kloster.
Jugendliche Pilger aus der Ostschweiz -
Ministranten aus Wittenbach SG - wählten als Ziel
ihres sonntäglichen Ausflugs Mariastein, wo sie mit
ihrem Seelsorger in der Gnadenkapelle Gottesdienst

hielten. Und eine Seniorengruppe aus Beifort

(F) scheute es nicht, zur Andacht die mehr als

50 Stufen zur Gnadenkapelle zu «überwinden».
Ihre jährliche Pilgerfahrt ins Heiligtum hielten
eine Gruppe aus Ribeauvillé (F) und die französische

Pfarrei in Basel. Schliesslich feierte P. Benedikt

eine hl. Messe mit einer Reisegruppe der
SBB.
In der letzten Zeit spürte, wer über den Klosterplatz

ging, wenig von der Restauration, weil sie
sich hauptsächlich im hinteren Gebäudetrakt
abspielt. In den letzten Märztagen aber bewegten
sich wieder Baumaschinen über der Baugrube des

ehemaligen «Kronenberghauses», das bekanntlich
wegen seines leidigen Zustandes hatte abgebrochen

werden müssen. Die Aushubarbeiten sind
im Gange, und bald wird aus dieser Grube das


	Die Christen und ihre nichtchristlichen Mitmenschen : Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 6 (Band 24-30)

