
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 6

Artikel: Nicht ein zürnender, sondern ein erbarmender Gott

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


143

dierte dann von 1942 bis 1944 an der Universität
Freiburg i.Ue. Theologie, besonders kanonisches
Recht. Im Jahre 1945 rief ihn der Abt nach Mariastein,

wo er Novizenmeister, Fraterinstruktor und
Theologielehrer wurde und als Subprior dem Abt,
der während 25 Jahren keinen Prior mehr ernannte,

in der Leitung des Klosters zur Seite stand.
Daneben war er auch in der Wallfahrtsseelsorge tätig
und wusste in der Predigt durch seine klangvolle
Bassstimme die Pilger anzusprechen.
Als im August 1955 P. Augustin Altermatt, der
Rektor des Kollegiums in Altdorf, im Alter von 53

Jahren starb, ernannte Abt Basilius seinen
Subprior im Einverständnis mit dem Urner
Erziehungsrat zu dessen Nachfolger. P. Johannes mag
dieser Wechsel nicht gerade leicht gefallen sein,
aber er arbeitete sich mit einer gewissen Leichtigkeit

in das neue Amt ein, das er trotz gesundheitlicher

Störungen bis 1971 zur Zufriedenheit der
Behörden, sowie der Lehrer und Schüler versah.
Als Abt Basilius im gleichen Jahr von seinem Amt
zurücktrat, befreite ihn dessen Nachfolger auf
seinen Wunsch hin von der Bürde des Rektorates. P.

Johannes blieb aber am Kollegium tätig und
dozierte Ethik und Englisch in den oberen Klassen
fast bis zum 71. Lebensjahr. Nach der Rückkehr
der Mitbrüder aus Altdorf im Jahre 1981 stellte
sich der Unermüdliche unsern Mitschwestern in
Ofteringen noch zur Verfügung als Spiritual. Wir
hoffen, dass er unter ihrer fürsorgenden Obhut
noch manches Jahr segensreich wirken kann.
Wir danken unserem jubilierenden Mitbruder
herzlich für alle seine treuen Dienste im Kloster
und ausserhalb desselben und bitten Gott, er
möge ihm die Kraft zum priesterlichen Dienen
und die Weite des Herzens noch recht lange erhalten.

Die Sehnsucht nach der unendlichen Weite
der Prärie aber wird nur der Unendliche stillen
können, der ihn aus ihr herausholte und zu seiner
Nachfolge berief. Wir wünschen P. Johannes jene
Weite des Herzens, von der St. Benedikt spricht,
die dazu führt, den Weg zu Gott in unsagbarer
Freude der Liebe zu gehen (Prol. 49). Auf diesem
Weg rufen wir ihm ein herzhaftes und kräftiges
B 'hüet Si Gott unds'heilig Chrüzl zu.

Nicht ein zürnender,
sondern ein erbarmender
Gott
P. Anselm Bütler

Uns ist von klein auf die Geschichte vom Sündenfall

der Stammeltern geläufig. Was bei dieser
Geschichte den meisten Eindruck macht, ist nicht
das «törichte» Verhalten der Menschen, sondern
die Reaktion Gottes auf dieses Verhalten: «Als
Adam und seine Frau Gott, den Herrn, im Garten

gegen den Tagwind einherschreiten hörten,
versteckten sie sich unter den Bäumen des
Gartens. Gott, der Herr, rief Adam und sprach: <Wo
bist du?> Er antwortete: <Ich habe dich im Garten
kommen hören; da geriet ich in Furcht, weil ich
nackt bin, und versteckte mich.» (Gen 3,8-10).
Dann folgt in einer Art Inquisitionsgericht das

Frageverhör, das Gott mit Adam anstellt und darauf

die Strafverhängung. Von diesem Bericht her
ist auch heute noch das Gottesbild vieler
Glaubender geprägt: Gott der zornige Richter, der er-



144

barmungslos Gericht hält über die Untaten der
Menschen und ebenso erbarmungslos Strafen
verhängt.

Gott, ein zürnender Gott?
Aber, ist Gott tatsächlich ein erbarmungslos
zürnender Gott? Wird Gott in diesem Bericht vom
Sündenfall und den Strafen wirklich als ein
solcher geschildert? Wenn wir den Bericht genau zu
Ende lesen, dürfen wir auf diese Frage klar mit
Nein antworten. Gewiss schliesst der Bericht mit
der Verbannung aus dem Paradies: «Gott, der
Herr, vertrieb den Menschen (aus dem Paradies)
und stellte östlich des Gartens von Eden die Kerubim

auf und das lodernde Flammenschwert,
damit sie den Weg zum Baum des Lebens bewachten»

(Gen 3,24). Aber vorher findet sich eine
Aussage über Gott, die meist überlesen und in ihrer

Bedeutung zu wenig beachtet wird: «Gott, der
Herr, machte Adam und seiner Frau Röcke aus
Fellen und bekleidete sie damit» (Gen 3,21).
Was will der Verfasser des Berichtes damit über
Gott aussagen? Adam und Eva werden aus dem
Paradies vertrieben in die harte, rauhe,
lebensfeindlich gewordene Welt. Für ein solches Leben
sind sie nicht vorbereitet und ausgerüstet. Das
sieht Gott. Und nun, was macht er? Ein zürnender

Gott würde etwa sagen: «Ihr habt euer Schicksal

selber verursacht, schaut jetzt, wie ihr zurecht
kommt.» Aber gerade so reagiert Gott nicht. Er
sieht ihre Not, und nun überkommt ihn Mitleid
und Erbarmen: «Nein, so hilflos kann ich doch die
Menschen nicht ihrem Schicksal überlassen. Ich
will ihre Not doch lindern, dass sie nicht allzu sehr
leiden müssen.» Und so macht er ihnen Kleider,
Symbol dafür, dass Gott auch nach dem Sündenfall

sich um die Menschen kümmert, dass es ihm
auch nach dem Sündenfall nicht gleich ist, wie es
den Menschen ergeht, dass er mit ihnen und ihrer
Not mitfühlt, Erbarmen hat, sich um sie
annimmt.

Übrigens, ein ähnliches Verhalten wird auch in
der Geschichte von Kain über Gott berichtet. Es

ist das berühmte «Kainsmal». In der Verkündigung

wurde dieses Zeichen verkehrt, meistens als

Schandmal, gedeutet, als ob Gott dem Kain
gleichsam ein Merkzeichen eingebrannt hätte,
damit ja jeder sieht, welch ein schlimmer Verbrecher
dieser Kain ist. Dabei hat dieses Mal gerade die
gegenteilige Bedeutung. Kain, nach seinem
Brudermord von Gott zur Rechenschaft gezogen, sagt
resigniert und verzweifelt: «Du hast mich heute
vom Ackerland verjagt, und ich muss mich vor
deinem Angesicht verbergen; rastlos und ruhelos
werde ich auf der Erde sein, und wer mich findet
wird mich erschlagen. Der Herr aber sprach zu
ihm: Damm soll jeder, der Kain erschlägt, siebenfacher

Rache verfallen. Darauf machte der Herr
dem Kain ein Zeich, damit ihn keiner erschlage,
der ihn finde» (Gen 4, 14-16). Auch hier zeigt
sich der gleiche erbarmende Zug bei Gott. Er
überlässt den Kain nicht dem Schicksal, sondern
er wendet sich ihm zu, fühlt mit ihm, nimmt an
seinem Schicksal Anteil und hilft ihm in seiner
Not.
So wird schon in den ersten Berichten der Bibel
Gott gezeigt nicht nur als der zürnende, sondern
auch als der erbarmende Gott. Auch wenn der
Mensch aus dem Paradies vertrieben ist, so ist er
doch nicht entlassen aus der Gemeinschaft mit
Gott, sondern ist mit und bei ihm auch ausserhalb
des Paradieses. Marie-Luise Kaschnitz hat in einer
tief empfundenen Legende diesen erbarmenden
Gott zu zeichnen versucht. Sie trägt den Titel:
Die Rückkehr ins Paradies. In der Legende
beschreibt die Dichterin, wie Adam und Eva sich
dem Paradies wieder nähern, und dann heisst es:
«Wir bleiben zusammen,» sagte Eva, «wir gehen
zurück in den Garten.» Und sie legte ihre Arme
um Adams Hals und sah ihn liebevoll an. «Ist
denn der Garten noch da?» fragte Adam erstaunt.
«Gewiss», sagte Eva. «Wie willst du das wissen?»

fragte Adam mürrisch. «Woher meinst du», sagte
Eva, «hatte ich wohl die Reben, die ich dir
gebracht habe, und die Zwiebeln der Feuerlilie und
den wunderbaren funkelnden Stein?» «Woher
hattest du das alles?» fragte Adam. «Die Engel»,
sagte Eva, «haben mir das alles über die Mauer
geworfen. Und wenn wir kommen, rufe ich die
Engel. Und dann öffnen sie mir das Tor.» Da schüt-



145

telte Adam langsam den Kopf, weil eine ferne
und dunkle Erinnerung ihn überkam. «Gerade dir
werden sie öffnen», sagte er. Aber dann fing er an
zu lachen, laut und herzlich. Zum ersten Male seit
ach wie langer Zeit.
Natürlich weiss die Dichterin, dass das nicht mehr
so glatt geht, seit so vieles verfahren ist zwischen
Mensch und Gott, zwischen den Menschen selber,
die sich verschuldet haben aneinander. Aber sie
macht uns bewusst, «dass uns über alle
paradiesversperrenden Mauern hinweg eine ganz neue
Welt zugeworfen ist. Wir müssen nur den Mut
haben, mit dieser neuen Welt ernstzumachen und
sie zu glauben! Sie glauben heisst: Gott selbst ist
aus den Mauern des Paradieses herausgetreten, ist
herübergekommen in diese nichtparadiesische
Welt. Und er redet zu dieser Welt: Du Mensch
zwischen Jupiter, Saturn und Uranos, du Mensch
auf deiner Erde, in deinem Sonnensystem - ich
liebe dich. Ich habe mich ausgesöhnt mit den
schrecklichen Fehlern, mit denen du mir Kummer

machst. Ich habe dich angenommen. Und
meine Leidenschaft für dich ist gross» (R. Renner).

Ein erbarmender Gott
«Meine Leidenschaft für dich ist gross.» In diesen
Satz kann man zusammenfassen, was der Verfasser

der Berichte vom Sündenfall im Paradies und
vom Brudermord Kains mit den kleinen Details
von den Kleidern, die Gott den Stammeltern
machte, und dem «Schutzzeichen» zum Ausdruck
bringen wollte. Was hier auf den ersten Seiten der
Bibel nur schwach antönt, wird im Verlauf der
Geschichte vom Handeln Gottes mit den
Menschen immer stärker, bis es schliesslich zur
dominierenden und zentralen Aussage der Bibel über
Gott wird.
Führen wir hier wenigstens einzelne Stellen an,
wie die Propheten den barmherzigen Gott
verkünden. «Wer ist ein Gott wie du, der Schuld
vergibt und Frevel verzeiht, der nicht für immer im
Zorn verharrt, sondern es liebt, barmherzig zu
sein?» (Mich 7, 18). «Jakob, du hast mich nicht
gerufen, Israel, du hast dir mit mir keine Mühe
gemacht Nein du hast mir mit deinen Sünden

Mühe gemacht, mit deinen üblen Taten hast du
mich geplagt. Ich, ich bin es, der um meinetwillen

deine Vergehen auslöscht, ich denke nicht
mehr an deine Sünden» (Jes 43, 22-26). «Hört auf
mich, ihr vom Haus Israel! Ihr seid mir aufgeladen
vom Mutterleib an, vom Mutterschoss an mir
aufgebürdet: ich muss euch tragen, bis ihr alt und
grau seid. Ich habe getragen und werde tragen,
ich werde schleppen und retten» (Jes 46, 3f). «So

spricht der Herr: Ich höre, wie Ephraim klagt:
<Herr, du hast mich gezüchtigt. Lass mich umkehren

und heimkommen .> Ist Ephraim mir ein so

treuer Sohn, ist er mein Lieblingskind? Sooft ich
ihm drohe, muss ich seiner wieder in Liebe gedenken!

Mein Herz schlägt für ihn: ich muss mich
seiner erbarmen» (Jer 31,18-20). «Ich weiss wohl,
welche Gedanken ich über euch hege, spricht der
Herr: Gedanken des Heils und nicht des Verderbens;

eine Zukunft und eine Hoffnung will ich
euch bereiten» (Jer 19, 11 f). «Als Israel jung war,
gewann ich es lieb, und aus Ägypten rief ich meinen

Sohn. Doch je mehr ich sie rief, desto mehr
wandten sie sich von mir ab. Und doch habe ich
Ephraim gelehrt; ich nahm sie auf meine Arme,
doch sie erkannten nicht, dass ich sie hegte. Mit
Banden der Liebe zog ich sie, mit Stricken der
Güte; ich war wie einer, der ein Kind an seine

Wangen hebt. Ich beugte mich zu ihm und gab
ihm zu essen. Aber mein Volk hält fest an seinem
Abfall. - Doch wie könnte ich von dir lassen,
Ephraim, dich preisgeben, Israel. Das Herz kehrt
sich um in mir, mein Mitleid ist entbrannt. Ich
will nicht tun, was die Glut meines Zorns mir
eingibt, will Ephraim nicht verderben. Denn ich bin
Gott und nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte.
Ich liebe es nicht, zu verderben» (Hos 11,1-4, 7—9)-

Was in diesen Texten, besonders im letzten Text
über Gottes Erbarmen gesagt wird, das wird zum
Kernpunkt inJesu Botschaft von Gott, seinem Vater.

Das zeigt sich ganz deutlich im Vergleich zu
Johannes dem Täufer und dessen Botschaft von
Gott. Der Täufer Johannes hatte mit allem Nachdruck

und Ernst vom Gott des Gerichtes gesprochen:

«Wer hat euch gelehrt, dass ihr dem kom-



146

menden Gericht entrinnen könnt? Bringt Früchte
hervor, die eure Umkehr zeigen Schon ist die
Axt an die Wurzel der Bäume gelegt; jeder Baum,
der keine gute Frucht hervorbringt, wird umgehauen

und ins Feuer geworfen» (Lk 3,1-9). «Jesus
löste sich aber vom Täufer, ging aus der Wüste
weg, zurück in seine Fleimat, das Kleinleuteland
Galiläa, und sprach von dem Gott, den er selber
erfahren hatte: Gott liebt die Menschen, er ist ein
menschenfreundlicher, ein menschlicher Gott.
Jesus wollte und musste, von innen gedrängt, diesen

andern Gott vermitteln... Er sprach vom
Gott Abrahams, Isaaks undJakobs, der mütterlich
und väterlich zugleich die Vorfahren vielfach
seinen Schutz und seine Fürsorge hatte erfahren
lassen. Jesus wollte auf dem Grundvertrauen in diesen

Gott aufbauen, und darin lag das Zentrum
seiner Botschaft: Die Königsherrschaft dieses Gottes

ist nahe gekommen, ja, in Taten und Worten
Jesu schon Gegenwart geworden Königsherrschaft

oder Reich Gottes ist bei Jesus der Inbegriff
für ein gelungenes Leben, für wahrhaft humane
Verhältnisse, für Glück, Freude, versöhnte
Zustände, für eine Menschheit, die fähig wäre, Gott
zu einer nicht mehr endenden Partnerschaft in
sich aufzunehmen Jesus sagte die Königsherrschaft

Gottes nicht nur an, er wollte seine Worte
konkret und anschaulich machen: seine Heilungen

und zeichenhaften Taten sollten das Reich
Gottes verwirklichen und sollten zugleich er-
schliessen, wer und wie Gott ist. In Erzählungen
aus dem Alltagsleben beschrieb er den Gott
bedingungsloser Liebe, der väterlich den verkommenen

Menschen aufnimmt, mütterlich das Verlorene
sucht (Gleichnisse vom verlorenen Sohn,

Groschen und Schaf). Eben diese verkommenen und
ins Abseits gestellten Menschen suchte sich Jesus
als Freunde zu vertrautem Umgang» (H. Vor-
grimler).
Am schönsten und klarsten lässt das
Johannesevangelium Jesus diesen nicht zürnenden,
sondern erbarmenden und vergebenden Gott
verkünden, wenn es ihn sagen lässt: «Gott hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen einzigen Sohn
dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht

verloren gehe, sondern das ewige Leben hat.
Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt
gesandt, damit er die Welt richtet, sondern damit
die Welt durch ihn gerettet wird» (Jo 3, 16 f). Damit

verkündetJesus einen Gott, der dem Gott des

damaligen Gottesverständnisses gerade entgegengesetzt

ist. Auch das jüdische Volk glaubte an
einen Gott, der dem Sünder Vergebung schenkt.
Aber zuerst muss dieser Sünder eine Vorleistung
erbringen, muss zuerst Sühne leisten und sich
bekehren, erst dann wendet sich Gott ihm zu. Jesus
stellt diese Reihenfolge auf den Kopf. Zuerst wendet

sich Gott dem Sünder zu, schenkt ihm seine
Liebe und Gemeinschaft. Als Folge davon kann
der Sünder sich nun bekehren. Diese Reihenfolge
bringtJesus klar und knapp im programmatischen
Spruch zum Ausdruck: «Die Zeit ist erfüllt, das
Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und glaubt an
das Evangelium» (Mk 1, 15).

Wie steht es mit unserm Gottesbild? Ist es nicht
doch noch zu sehr geprägt vom strafenden und
zürnenden Gott, dem man zuerst Sühne und
Vorleistungen darbringen muss, bevor er uns die Sünden

vergibt? Wieviele Menschen sind vor diesem
vermeintlichen strafenden und zürnenden Gott in
Angst und Furcht, sie würden von ihm verdammt
werden. Wie viele Menschen sind Pessimisten, die
zwar nicht mehr von der Hölle reden, die aber
überzeugt sind, dass alles letztlich schief ausgeht.
Gerade solchen Menschen «hätte die Kirche eine
Herrlichkeit zu verkünden, und eine Unbesiegbarkeit,

die ihnen schon gegeben ist und die sie
nicht wahrhaben wollen. Es ist also eine Botschaft
der Freude, der Befreiung, des Lebens, also des

Lachens, die eben zunächst einmal, obwohl sie die
Aussage über die wahre Wirklichkeit des
Menschen selber ist - auf Skepsis stösst und scheinbar
der gängigen und als selbstverständlich angenommenen

Erfahrung des Menschen widerspricht.
Die Verkündigung der Kirche sagt ja dann nicht:
Du bist im Pfuhl der Hölle und ich ziehe dich
dort heraus, sondern: Du bist schon durch die Tat
Gottes, der dich nicht fragen muss, tausendmal
mehr, als du dir einzugestehen wagst» (K. Rahner).


	Nicht ein zürnender, sondern ein erbarmender Gott

