Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 6

Artikel: Nicht ein ztrnender, sondern ein erbarmender Gott
Autor: Batler, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dierte dann von 1942 bis 1944 an der Universitit
Freiburg i. Ue. Theologie, besonders kanonisches
Recht. Im Jahre 1945 rief ithn der Abt nach Maria-
stein, wo er Novizenmeister, Fraterinstruktor und
Theologielehrer wurde und als Subprior dem Abr,
der wihrend 25 Jahren keinen Prior mehr ernann-
te, in der Leitung des Klosters zur Seite stand. Da-
neben war er auch in der Wallfahrtsseelsorge titig
und wusste in der Predigt durch seine klangvolle
Bassstimme die Pilger anzusprechen.

Als im August 1955 P. Augustin Altermatt, der
Rektor des Kollegiums in Altdorf, im Alter von 53
Jahren starb, ernannte Abt Basilius seinen Sub-
prior im Einverstindnis mit dem Urner Erzie-
hungsrat zu dessen Nachfolger. P. Johannes mag
dieser Wechsel nicht gerade leicht gefallen sein,
aber er arbeitete sich mit einer gewissen Leichtig-
keit in das neue Amt ein, das er trotz gesundheit-
licher Stérungen bis 1971 zur Zufriedenheit der
Behorden, sowie der Lehrer und Schiiler versah.
Als Abt Basilius im gleichen Jahr von seinem Amt
zuricktrat, befreite ihn dessen Nachfolger auf sei-
nen Wunsch hin von der Biirde des Rektorates. P.
Johannes blieb aber am Kollegium titig und do-
zierte Ethik und Englisch in den oberen Klassen
fast bis zum 71. Lebensjahr. Nach der Riickkehr
der Mitbriider aus Altdorf im Jahre 1981 stellte
sich der Unermiidliche unsern Mitschwestern in
Ofteringen noch zur Verfiigung als Spiritual. Wir
hoffen, dass er unter ihrer fiirsorgenden Obhut
noch manches Jahr segensreich wirken kann.

Wir danken unserem jubilierenden Mitbruder
herzlich fiir alle seine treuen Dienste im Kloster
und aussethalb desselben und bitten Gott, er
moge ithm die Kraft zum priesterlichen Dienen
und die Weite des Herzens noch recht lange erhal-
ten. Die Sehnsucht nach der unendlichen Weite
der Pririe aber wird nur der Unendliche stillen
kénnen, der ithn aus ihr herausholte und zu seiner
Nachfolge berief. Wir wiinschen P. Johannes jene
Weite des Herzens, von der St. Benedikt spriche,
die dazu fithrt, den Weg zu Gott in unsagbarer
Freude der Liebe zu gehen (Prol. 49). Auf diesem
Weg rufen wir ihm ein herzhaftes und kriftiges
B’hiiet Si Gott und s’ heilig Chriiz! zu.

143

Nicht ein ziirnender,
sondern ein erbarmender

Gott

P. Anselm Biitler

Uns ist von klein auf die Geschichte vom Siinden-
fall der Stammeltern geliufig. Was bei dieser Ge-
schichte den meisten Eindruck macht, ist nicht
das «torichte» Verhalten der Menschen, sondern
die Reaktion Gottes auf dieses Verhalten: «Als
Adam und seine Frau Gott, den Herrn, im Gat-
ten gegen den Tagwind einherschreiten horten,
versteckten sie sich unter den Biumen des Gar-
tens. Gott, der Herr, rief Adam und sprach: <Wo
bist du?> Er antwortete: Jdch habe dich im Garten
kommen hoéren; da geriet ich in Furche, weil ich
nackt bin, und versteckte mich.>» (Gen 3, 8-10).
Dann folgt in einer Art Inquisitionsgericht das
Frageverhor, das Gott mit Adam anstellt und dat-
auf die Strafverhingung. Von diesem Bericht her
st auch heute noch das Gottesbild vieler Glau-
bender geprigt: Gott der zornige Richter, der er-



144

barmungslos Gericht hilt tiber die Untaten der
Menschen und ebenso erbarmungslos Strafen ver-
hingt.

Gott, en ziirnender Gott?

Aber, ist Gott tatsichlich ein erbarmungslos ziit-
nender Gott? Wird Gott in diesem Bericht vom
Stindenfall und den Strafen wirklich als ein sol-
cher geschildert? Wenn wir den Bericht genau zu
Ende lesen, diirfen wir auf diese Frage klar mit
Nein antworten. Gewiss schliesst der Bericht mit
der Verbannung aus dem Paradies: «Gott, der
Herr, vertrieb den Menschen (aus dem Paradies)
und stellte ostlich des Gartens von Eden die Keru-
bim auf und das lodernde Flammenschwert, da-
mit sie den Weg zum Baum des Lebens bewach-
ten» (Gen 3,24). Aber vorher findet sich eine
Aussage iiber Gott, die meist tiberlesen und in ih-
rer Bedeutung zu wenig beachtet wird: «Gott, der
Herr, machte Adam und seiner Frau Rocke aus
Fellen und bekleidete sie damit» (Gen 3,21).
Was will der Verfasser des Berichtes damit iiber
Gott aussagen? Adam und Eva werden aus dem
Paradies vertrieben in die harte, rauhe, lebens-
feindlich gewordene Welt. Fiir ein solches Leben
sind sie nicht vorbereitet und ausgeriistet. Das
sieht Gott. Und nun, was macht er? Ein ziirnen-
der Gott wiirde etwa sagen: «Ihr habt euer Schick-
sal selber verursacht, schaut jetzt, wie ihr zurecht
kommt.» Aber gerade so reagiert Gott nicht. Er
sieht ihre Not, und nun iibertkommt thn Mitleid
und Erbarmen: «Nein, so hilflos kann ich doch die
Menschen nicht ithrem Schicksal iiberlassen. Ich
will thre Not doch lindern, dass sie nicht allzu sehr
leiden miissen.» Und so macht er ihnen Kleider,
Symbol dafiir, dass Gott auch nach dem Siinden-
fall sich um die Menschen kiimmert, dass es thm
auch nach dem Siindenfall nicht gleich ist, wie es
den Menschen ergeht, dass er mit ihnen und ihrer
Not mitfiithlt, Erbarmen hat, sich um sie an-
nimmt.

Ubrigens, ein dhnliches Verhalten wird auch in
der Geschichte von Kain iiber Gott berichtet. Es
ist das berithmte «Kainsmal». In der Verkiindi-
gung wurde dieses Zeichen verkehrt, meistens als

Schandmal, gedeutet, als ob Gott dem Kain
gleichsam ein Merkzeichen eingebrannt hitte, da-
mit ja jeder sicht, welch ein schlimmer Verbrecher
dieser Kain ist. Dabei hat dieses Mal gerade die
gegenteilige Bedeutung. Kain, nach seinem Bru-
dermord von Gott zur Rechenschaft gezogen, sagt
resigniert und verzweifelt: «Du hast mich heute
vom Ackerland verjagt, und ich muss mich vor
deinem Angesicht verbergen; rastlos und ruhelos
werde ich auf der Erde sein, und wer mich findet
wird mich erschlagen. Der Herr aber sprach zu
thm: Darum soll jeder, der Kain erschligt, sieben-
facher Rache verfallen. Darauf machte der Herr
dem Kain ein Zeich, damait ihn keiner erschlage,
der ihn finde» (Gen 4, 14-16). Auch hier zeigt
sich der gleiche erbarmende Zug bei Gott. Er
tuberlisst den Kain nicht dem Schicksal, sondern
er wendet sich thm zu, fithlt mit thm, nimmt an
seinem Schicksal Anteil und hilft ihm in seiner
Not.

So wird schon in den ersten Berichten der Bibel
Gott gezeigt nicht nur als der ziitnende, sondern
auch als der erbarmende Gott. Auch wenn der
Mensch aus dem Paradies vertrieben ist, so ist er
doch nicht entlassen aus der Gemeinschaft mit
Gott, sondern ist mit und bei ihm auch ausserhalb
des Paradieses. Marie-Luise Kaschnitz hat in einer
tief empfundenen Legende diesen erbarmenden
Gott zu zeichnen versucht. Sie trigt den Titel:
Die Riickkehr ins Paradies. In der Legende be-
schreibt die Dichterin, wie Adam und Eva sich
dem Paradies wieder nihern, und dann heisst es:
«Wir bleiben zusammen,» sagte Eva, «wir gehen
zuriick in den Garten.» Und sie legte thre Arme
um Adams Hals und sah ihn liebevoll an. «Ist
denn der Garten noch da?» fragte Adam erstaunt.
«Gewiss», sagte Eva. «Wie willst du das wissen?»
fragte Adam miirrisch. «Woher meinst du», sagte
Eva, <hatte ich wohl die Reben, die ich dir ge-
bracht habe, und die Zwiebeln der Feuerlilie und
den wunderbaren funkelnden Stein?» «Woher
hattest du das alles?» fragte Adam. «Die Engel»,
sagte Eva, <haben mir das alles iiber die Mauer ge-
worfen. Und wenn wir kommen, rufe ich die En-
gel. Und dann 6ffnen sie mir das Tor.» Da schiit-



telte Adam langsam den Kopf, weil eine ferne
und dunkle Erinnerung ihn iiberkam. «Gerade dir
werden sie 6ffnen», sagte er. Aber dann fing er an
zu lachen, laut und herzlich. Zum ersten Male seit
ach wie langer Zeit.

Natiirlich weiss die Dichterin, dass das nicht mehr
so glatt geht, seit so vieles verfahren ist zwischen
Mensch und Gott, zwischen den Menschen selber,
die sich verschuldet haben aneinander. Aber sie
macht uns bewusst, «dass uns iiber alle paradies-
versperrenden Mauern hinweg eine ganz neue
Welt zugeworfen ist. Wir miissen nur den Mut
haben, mit dieser neuen Welt ernstzumachen und
sie zu glauben! Sie glauben heisst: Gott selbst ist
aus den Mauern des Paradieses herausgetreten, ist
heriibergekommen in diese nichtparadiesische
Welt. Und er redet zu dieser Welt: Du Mensch
zwischen Jupiter, Saturn und Uranos, du Mensch
auf deiner Erde, in deinem Sonnensystem — ich
liebe dich. Ich habe mich ausgesshnt mit den
schrecklichen Fehlern, mit denen du mir Kum-
mer machst. Ich habe dich angenommen. Und
meine Leidenschaft fiir dich ist gross» (R. Renner).

Ein erbarmender Gott

«Meine Leidenschaft fiir dich ist gross.» In diesen
Satz kann man zusammenfassen, was der Verfas-
ser der Berichte vom Siindenfall im Paradies und
vom Brudermord Kains mit den kleinen Details
von den Kleidern, die Gott den Stammeltern
machte, und dem «Schutzzeichens zum Ausdruck
bringen wollte. Was hier auf den ersten Seiten der
Bibel nur schwach antént, wird im Verlauf der
Geschichte vom Handeln Gottes mit den Men-
schen immer stirker, bis es schliesslich zur domi-
nierenden und zentralen Aussage der Bibel iiber
Gott wird.

Fithren wir hier wenigstens einzelne Stellen an,
wie die Propheten den barmherzigen Gott ver-
kiinden. «Wer ist ein Gott wie du, der Schuld ver-
gibt und Frevel verzeiht, der nicht fiir immer im
Zortn verharrt, sondern es liebt, barmherzig zu
sein?» (Mich 7, 18). «Jakob, du hast mich nicht ge-
rufen, Israel, du hast dir mit mir keine Miihe ge-
macht. .. Nein du hast mir mit deinen Siinden

145

Miihe gemacht, mit deinen tiblen Taten hast du
mich geplagt. Ich, ich bin es, der um meinetwil-
len deine Vergehen ausloscht, ich denke nicht
mehr an deine Siinden» (Jes 43, 22-26). «Hort auf
mich, ihr vom Haus Israel! Thr seid mir aufgeladen
vom Mutterleib an, vom Mutterschoss an mir auf-
gebiirdet: ich muss euch tragen, bis ihr alt und
grau seid. Ich habe getragen und werde tragen,
ich werde schleppen und retten» (Jes 46, 3 f). «So
spricht der Herr: Ich hore, wie Ephraim klagt:
<Herr, du hast mich geziichtigt. Lass mich umkeh-
ren und heimkommen . . .> Ist Ephraim mir ein so
treuer Sohn, ist er mein Lieblingskind? Sooft ich
thm drohe, muss ich seiner wieder in Liebe geden-
ken! Mein Herz schligt fiir thn: ich muss mich sei-
ner erbarmens (Jer 31, 18-20). «Ich weiss wohl,
welche Gedanken ich uiber euch hege, spricht der
Herr: Gedanken des Heils und nicht des Verder-
bens; eine Zukunft und eine Hoffnung will ich
euch bereiten» (Jer 19, 11f). «Als Israel jung war,
gewann ich es lieb, und aus Agypten rief ich mei-
nen Sohn. Doch je mehr ich sie rief, desto mehr
wandten sie sich von mir ab. Und doch habe ich
Ephraim gelehrt; ich nahm sie auf meine Arme,
doch sie erkannten nicht, dass ich sie hegte. Mit
Banden der Liebe zog ich sie, mit Stricken der
Giite; ich war wie einer, der ein Kind an seine
Wangen hebt. Ich beugte mich zu ihm und gab
thm zu essen. Aber mein Volk hilt fest an seinem
Abfall. — Doch wie konnte ich von dir lassen,
Ephraim, dich preisgeben, Israel. Das Herz kehrt
sich um 1n mir, mein Mitleid ist entbrannt. Ich
will nicht tun, was die Glut meines Zorns mir ein-
gibt, will Ephraim nicht verderben. Denn ich bin
Gott und nicht ein Mensch, heilig in deiner Mitte.
Ich liebe es nicht, zu verderben» (Hos 11, 1-4, 7-9).

Was in diesen Texten, besonders im letzten Text
tiber Gottes Erbarmen gesagt wird, das wird zum
Kernpunkt in Jesu Botschaft von Gott, seinem Va-
ter. Das zeigt sich ganz deutlich im Vergleich zu
Johannes dem Tiufer und dessen Botschaft von
Gott. Der T4ufer Johannes hatte mit allem Nach-
druck und Ernst vom Gott des Gerichtes gespro-
chen: «Wer hat euch gelehrt, dass ihr dem kom-



146

menden Gericht entrinnen kénnt? Bringt Friichte
hervor, die eure Umkehr zeigen . .. Schon ist die
Axt an die Wurzel der Biume gelegt; jeder Baum,
der keine gute Frucht hervorbringt, wird umge-
hauen und ins Feuer geworfen» (Lk 3, 7-9). «Jesus
loste sich aber vom Tdufer, ging aus der Wiiste
weg, zuriick in seine Heimat, das Kleinleuteland
Galilda, und sprach von dem Gott, den er selber
erfahren hatte: Gott liebt die Menschen, er ist ein
menschenfreundlicher, ein menschlicher Gott. Je-
sus wollte und musste, von innen gedringt, die-
sen andern Gott vermitteln... Er sprach vom
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der miitterlich
und viterlich zugleich die Vorfahren vielfach sei-
nen Schutz und seine Fiirsorge hatte erfahren las-
sen. Jesus wollte auf dem Grundvertrauen in die-
sen Gott aufbauen, und darin lag das Zentrum
seiner Botschaft: Die Konigsherrschaft dieses Got-
tes ist nahe gekommen, ja, in Taten und Worten
Jesu schon Gegenwart geworden . .. Konigshert-
schaft oder Reich Gottes ist bei Jesus der Inbegriff
fiir ein gelungenes Leben, fiir wahrhaft humane
Verhiltnisse, fiir Gliick, Freude, versdhnte Zu-
stinde, fir eine Menschheit, die fihig wire, Gott
zu einer nicht mehr endenden Partnerschaft in
sich aufzunehmen . . . Jesus sagte die Konigshert-
schaft Gottes nicht nur an, er wollte seine Worte
konkret und anschaulich machen: seine Heilun-
gen und zeichenhaften Taten sollten das Reich
Gottes verwirklichen und sollten zugleich et-
schliessen, wer und wie Gott ist. In Erzihlungen
aus dem Alltagsleben beschrieb er den Gott be-
dingungsloser Liebe, der viterlich den verkomme-
nen Menschen aufnimmt, miitterlich das Verlore-
ne sucht (Gleichnisse vom verlorenen Sohn, Gro-
schen und Schaf). Eben diese verkommenen und
ins Abseits gestellten Menschen suchte sich Jesus
als Freunde zu vertrautem Umgang» (H. Vor-
grimler).

Am schénsten und klarsten lisst das Johannes-
evangelium Jesus diesen nicht ziirnenden, son-
dern erbarmenden und vergebenden Gott ver-
kiinden, wenn es ihn sagen lisst: «Gott hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen einzigen Sohn
dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht

verloren gehe, sondern das ewige Leben hat.
Denn Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt ge-
sandt, damit er die Welt richtet, sondern damit
die Welt durch ihn gerettet wird» (Jo 3, 16 f). Da-
mit verkiindet Jesus einen Gott, der dem Gott des
damaligen Gottesverstindnisses gerade entgegen-
gesetzt ist. Auch das jiidische Volk glaubte an ei-
nen Gott, der dem Siinder Vergebung schenkt.
Aber zuerst muss dieser Siinder eine Vorleistung
erbringen, muss zuerst Sithne leisten und sich be-
kehren, erst dann wendet sich Gott thm zu. Jesus
stellt diese Reihenfolge auf den Kopf. Zuerst wen-
det sich Gott dem Siinder zu, schenkt ithm seine
Liebe und Gemeinschaft. Als Folge davon kann
der Stinder sich nun bekehren. Diese Reithenfolge
bringt Jesus klar und knapp im programmatischen
Spruch zum Ausdruck: «Die Zeit ist erfiillt, das
Reich Gottes ist nahe. Kehrt um und glaubt an
das Evangelium» (Mk 1, 15).

Wie steht es mit unserm Gottesbild? Ist es nicht
doch noch zu sehr geprigt vom strafenden und
ziirnenden Gott, dem man zuerst Sithne und Vor-
leistungen darbringen muss, bevor er uns die Siin-
den vergibt? Wieviele Menschen sind vor diesem
vermeintlichen strafenden und ziirnenden Gott in
Angst und Furcht, sie wiirden von ithm verdammzt
werden. Wie viele Menschen sind Pessimisten, die
zwar nicht mehr von der Holle reden, die aber
iiberzeugt sind, dass alles letztlich schief ausgeht.
Gerade solchen Menschen «hiitte die Kirche eine
Herrlichkeit zu verkiinden, und eine Unbesieg-
barkeit, die thnen schon gegeben ist und die sie
nicht wahrhaben wollen. Es ist also eine Botschaft
der Freude, der Befreiung, des Lebens, also des
Lachens, die eben zunichst einmal, obwohl sie die
Aussage iiber die wahre Wirtklichkeit des Men-
schen selber ist — auf Skepsis stosst und scheinbar
der gingigen und als selbstverstindlich angenom-
menen Erfahrung des Menschen widerspricht. . .
Die Verkiindigung der Kirche sagt ja dann nicht:
Du bist im Pfuhl der Hélle und ich ziehe dich
dort heraus, sondern: Du bist schon durch die Tat
Gottes, der dich nicht fragen muss, tausendmal
mehr, als du dir einzugestehen wagst» (K. Rahner).



	Nicht ein zürnender, sondern ein erbarmender Gott

