
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 5

Buchbesprechung: Der Christ in der heutigen Geisteswelt : Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft 5 (Band 18-23)

Autor: Bütler, Anselm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124

Der Christ in der
heutigen Geisteswelt

Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 5 (Band 18-23)

P.Anselm Bütler

ihrer wichtigen Aufgaben gegenüber ihren
Gliedern. Aber eine andere ebenso wichtige Aufgabe
wurde dabei total vernachlässigt: ihre missionarische

Sendung. Zugleich zeigte sich in den letzten
Jahrzehnten immer mehr, dass die Glaubenden
selber gar nicht so abgeschirmt leben konnten.
Denn im Alltag kamen sie notwendig in den Kontakt

mit der «Welt draussen», mit den geistigen
Bewegungen und neuen Ansichten. Damit stellte
sich auch für die Kirche in bezug auf ihre Glieder
immer drängender die Aufgabe, ihnen zu helfen,
wie sie ihren Glauben in und mit dieser andern
geistigen Welt leben konnten. Beide Gründe waren

entscheidend für das wohl fortschrittlichste
Dekret des Konzils über die Kirche in der Welt
von heute. Was dieses Dekret aufgewiesen hat,
das wollen die Bände 18-23 der hier zu
besprechenden Enzyklopädie realisieren: die heutige
Geisteswelt darstellen und zeigen, wie sie sich

zum christlichen Welt- und Menschenverständnis
verhält.

Wohl viele Leser erinnern sich noch, mit welcher
Begeisterung bis vor wenigen Jahren in unseren
Kirchen das Lied gesungen wurde «Ein Haus voll
Glorie schauet. .». Da wird Kirche geschildert
und verstanden als eine «feste Burg», abgetrennt
von der feindlichen Umwelt, unberührt und
unerschüttert von all dem, was «draussen» in der Welt
vor sich geht. Diese Kirche bot den Glaubenden
Schutz, verlangte allerdings von ihnen, dass sie
sich ganz in ihren Mauern bergen und keinen
Kontakt mit den Menschen ausserhalb der Kirche
pflegen. Die Glaubenden fühlten sich wohl in
dieser Kirche, hier fanden sie den nötigen Schutz,
damit ihre Seele nicht in Gefahr gerate und verloren

ginge. Gewiss erfüllte eine solche Kirche eine

1. Bürgertum und Christentum
Die heutige Gesellschaft reicht in ihren Anfängen
zurück in den Aufbruch jener Gesellschaftsschicht,

die das «Bürgertum» genannt wird. Das

Bürgertum, anfänglich eine Gruppe in der Gesellschaft,

prägte durch ihre Lebenshaltung nach und
nach die ganze Gesellschaft, so dass die bürgerliche

Gesellschaft, wie wir sie heute in Europa
haben, entstand. Diese bürgerliche Gesellschaft ist
eine «Arbeits- und Wirtschaftsgesellschaft, die
nach dem Utilitätsprinzip funktioniert, nämlich so,
dassausderVerfolgungderjeeigenenlnteressen.
allgemeiner Wohlstand hervorgeht» (W. Müller,
18, 19). Daraus entwickelt sich die Gesellschaftsform

und der Geist des Kapitalismus:
«Wirtschaftsweise, deren Hauptmerkmal das Produzieren

für den Markt statt für den eigenen, quasi
autarken Haushalt ist. Der Tausch, der sich auf dem
Markt vollzieht, ist der zentrale Vorgang dieser
Wirtschaftsform» (W. Müller, 18, 33). Daraus lassen

sich die wesentlichen Grundzüge des kapitalistischen

Geistes ableiten: extremer Individualismus,

Autonomie, Universalität.



125

Wie verhält sich diese Geisteshaltung mit der
christlichen Glaubenseinstellung? Grundsätzlich
gilt hier, was gegenüber jeder Gesellschaftsform
gilt. «Die Hoffnung auf das Reich Gottes enthält

einen eschatologischen Vorbehalt gegen jegliche

Gesellschaftsform, also auch die der bürgerlichen

Gesellschaft» (W. Müller, 18,45). Im
speziellen bringt die bürgerliche Gesellschaft besondere

Spannungen zur christlichen Haltung. Die
Trennung der bürgerlichen Gesellschaft vom Staat
verweist den christlichen Glauben in die Sphäre
des Privaten. Zwar entsteht ein neuer «Freiraum»,
aber es stellt sich die Frage: «Muss christlicher
Glaube in der bürgerlichen Gesellschaft nicht
notwendig bürgerliche Religion> werden, die gegebene

Zustände und funktionierende Systeme
einfach nur bestätigt?» (W. Müller, 18,48).
Eng verbunden mit der Entstehung der bürgerlichen

Gesellschaft ist der neuzeitliche Säkularisie-

rungsprozess: die «Ausdifferenzierung grosser
Lebensbereiche, die sich seit der frühen Neuzeit aus
dem mittelalterlichen Corpus christianum (christliche

Geschlossenheit des öffentlichen Lebens)
lösen» (U. Ruh, 18,70). Staat, Wissenschaft und
Wirtschaft entwickeln eine Eigendynamik mit
entsprechenden Konsequenzen für Glaube und
Christentum. Wie hat sich Glaube und Kirche der
Säkularisierung gegenüber zu verhalten? Falsch
wäre pauschale Verurteilung und pauschale
Annahme. Zwar lässt sich die Säkularisierung nicht
mehr rückgängig machen, die Kirche muss damit
leben. Auch in der säkularisierten Welt finden
sich «Spuren des religiösen oder Transzendenz-Bezuges»

(U. Ruh, 18, 97). Hier kann die Kirche mit
ihrer Botschaft ansetzen und in der säkularisierten
Wirklichkeit die Anwesenheit der religiösen
Wirklichkeit, Gottes, aufzeigen.
Mit der Entstehung der bürgerlichen Gesellschaft
ist auch jene Haltung ins Bewusstsein gedrungen,
die Autonomie genannt wird. Hier sind lange
Zeit, z. T. heute noch, falsche Kämpfe geführt
worden. Autonomie des Menschen ist mit seiner
Geschöpflichkeit gegeben. «K. Rahner hat der
thomanischen Ontologie ein Axiom abgewonnen,
das die Autonomie mit der Geschöpflichkeit nicht

nur verbindet, sondern sie in dieser fundiert» (W.
Kern / Ch. Link, 18, 121). Die Frage Autonomie
oder Theonomie ist also falsch gestellt. «Die
Autonomie transzendiert sich selbst in Theonomie
weil der Mensch sich in seiner Wesensbestimmung
verwiesen sieht auf Gott als Ursprung und Ziel seines

Lebens. Wenn Autonomie des Menschen sich
selber öffnet und weitet in Theonomie, wird diese
nicht als den Menschen sich entfremdende Hete-
ronomie erscheinen müssen» (W. Kern, 18,141).

2. Humanismus und Christentum
Ein Kernanliegen der «Autonomie» des Menschen
besteht darin, den Menschen von allem zu befreien,

was seiner Würde als freies Wesen hemmend
sein könnte. Dieses Anliegen wurde und wird
heute noch verfochten von den sog. humanistischen

Menschen- und Weltbildern. Dieser Humanismus

trat bewusst auf als Gegensatz zum
Christentum. «In der Geschichte des Humanismus
haben sich Gegensatz und Widerspruch (zum
Christentum) bis ins 19. Jahrhundert immer mehr
verschärft; sie kommen mit Marx und Nietzsche zum
denkbar deutlichsten Ausdruck» (A. Schwan,
19, 51). Marx will alle Verhältnisse umwerfen, in
denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,

ein verächtliches Wesen ist. Am schlimmsten
wirkt in dieser Richtung, nach Marx, die Religion.
Die Zuversicht, dieses Programm zu verwirklichen,

ist heute weitgehend geschwunden. Die
heutige Erfahrung mannigfacher Bedrohtheit
lassen auch bei humanistischen Denkern die Reflexion

über die Begrenztheit und Endlichkeit des
Menschen wieder aktuell werden. So kann sich
hier ein Anknüpfungspunkt finden zum
Gespräch zwischen Humanismus und Christentum.
Auf christlicher Seite braucht es aber eine
Umkehr, weg vom unbiblischen allmächtigen
Herrschergott, dem gegenüber der Mensch nur
Ausführungsorgan ist. «Die (biblische) Offenbarung
richtet sich wesentlich und zentral an den
Menschen als Adressaten. In diesem Geschehen wird
der Mensch zum Partner Gottes» (A. Schwan,
19, 53). Daraus folgt: So sehr der Mensch ganz
und gar durch Gott, folglich heteronom, begrün-



126

det ist, so ist er es eben doch als Partner, der Gottes

Wort antworten und entsprechen soll. Er ist
also Subjekt, er hat «einen von Gott gewährten
und gewürdigten Stand in sich, vermöge dessen er
sich gegenüber dem Anruf Gottes verantwortlich
zu entscheiden vermag. Die Verantwortung
besteht im Wesen darin, dass die Antwort geschieht,
und zwar freiwillig» (A. Schwan, 19, 55). So kann
der Humanismus beitragen, dass das Christentum
in Selbstbesinnung bei sich Werte entdeckt, die
bis jetzt zu wenig beachtet wurden. Christen würden

aber ihren Glauben preisgeben, wenn sie sich
mit dem Humanismus identifizieren wollten, weil
dieser grundsätzlich die Geschöpflichkeit des
Menschen und seine Erlösungsbedürftigkeit und
-fähigkeit abstreitet.
Eine spezielle Form des Humanismus sind der
Idealismus und der Materialismus. Beiden ist das

Kernanliegen des Humanismus gemeinsam:
Befreiung des Menschen von allen Abhänigkeiten.
Dabei versuchen diese beiden, den Menschen in
seiner Freiheit zu deuten im Rahmen eines
umfassenden Weltbildes. Damit ist das Christentum
herausgefordert, seine Einstellung zur Welt zu
überprüfen. Es gilt, die richtige Mischung von
Weltnähe und Weltdistanz zu finden. «Totale
Weltablehnung verbietet der Glaube an Schöpfung,

Menschwerdung und Erlösung. Totale
Identifizierung mit dieser Welt ist dem Christen
verwehrt, da das Reich Gottes nicht vom Menschen
aus eigener Kraft zu seiner Vollendung gebracht
werden kann» (N. Lobkowicz / H. Ottmann,
19,134).
Eine Auswirkung des Humanismus ist auch das,
was heute «Wissenschaftlichkeit» der Erklärung
von Welt und Mensch genannt wird. Der christliche

Glaube wird mit dieser «Wissenschaftlichkeit»
konfrontiert vor allem in den verschiedenen Sparten

der Theologie. Auch hier ist eine Wende
festzustellen. Nach einer mehr abwehrenden Haltung
der Theologie gegenüber modernen
Wissenschaftstheorien, ist heute eine Zusammenarbeit
eingetreten: «Wissenschaftstheorie und Theologie
bilden ein Verhältnis gegenseitigen Gebens und
Nehmens» (R. Schaeffler, 20,77). Das wirkt sich

zum Beispiel bereichernd aus zwischen den
Naturwissenschaften, die einen technisch-wissenschaftlichen

Fortschritt anstreben, und der
christlichen Schöpfungslehre. Für den Christen heisst
das: «Wahrnehmung christlicher Schöpfungsverantwortung

unter den Bedingungen der technischen

Zivilisation» (G. Altner, 20, 111). Eine
besonders aktuelle Diskussion ist auf dem Bereich
der Ethik entstanden. Christliche Moraltheologie
ist durch die moderne Wissenschaftstheorie
herausgefordert, ihre ethischen Postulate so zu
formulieren und zu beweisen, dass sie dem
berechtigten Anspruch des modernen Menschen auf
«Verstehbarkeit» gerecht wird. Dann ist sie auch
fähig, glaubwürdig mitzureden bei ethischen
Fragestellungen im Bereich naturwissenschaftlichen
Forschens und Arbeitens (vgl. F. Böckle / A.W.
von Eiff, 20,121-145).

3. Aufklärung und Offenbarung
Die typisch geistigen Strömungen der Neuzeit,
wie sie sich im Bürgertum und im Humanismus
auswirken, erscheinen in einer Art «Reinform» in
jener Strömung, die wir mit Aufklärung bezeichnen.

Ziel der Aufklärung ist die «Emanzipation
des Menschen aus der Welt des geschichtlichen
Herkommens, d.h. seine Befreiung von allen
Autoritäten, Lehren, Ordnungen, Bindungen,
Institutionen und Konventionen, die der kritischen
Prüfung durch autonome menschliche Vernunft
nicht standzuhalten vermögen» (M. Seckler,
21, 13). Dabei ging die Stossrichtung in besonderer

Weise gegen den Offenbarungsglauben. Es

war die erklärte Absicht der Aufklärung des 17.
und 18. Jh.s, den christlichen Offenbarungsglauben

in seiner Positivität zu zerstören. Dass die Kirche

gegen diese Angriffe sich in eine
Verteidigungsposition eingrub, ist mehr als nur verständlich.

Heute hat sich diese Haltung geändert.
Denn die Herausforderung der Aufklärung kann
beitragen, dass die Kirche ihr Offenbarungsverständnis

besser versteht und darlegt. «Wenn
Offenbarungsglaube und Offenbarungsverständnis
wirklich bei ihrer <Sache>, nämlich bei der
Selbstoffenbarung Gottes, sind, dürfen sie auch den



127

Mut haben, sich ganz auf den Prozess der Aufklärung

einzulassen. Je gründlicher sie selbst über
sich selbst zur <Aufklärung) kommen, desto
unverwechselbarer werden ihre Eigenart und ihr
Auftrag hervorgehen» (M. Seckler, 21, 11). Auf
der anderen Seite gilt: Wenn die Aufklärung
ihren Weg weiter verfolgt, wird sie an einen Punkt
geführt, der auch dem Denken einen neuen
Ausblick in jenes Reich öffnen könnte, das als die
Offenbarung im Kommen ist.
Eine Konkretisierung dieser Auseinandersetzung
zeigt sich im Verhältnis von Religion und Ideologie.

Unter Ideologie versteht man meist eine
«Gesamtdeutung unseres menschliches Daseins in der
Welt, die aus einem sachfremden Interesse
entspringt und gesellschaftlich bedeutsam ist»

(B.Welte, 21, 81). Karl Marx kann als Klassiker
des Ideologiebegriffes gelten, und er hat in besonderer

Weise der Religion vorgeworfen, sie sei eine
Ideologie im Dienste der Kapitalisten. Die eigentliche

Antwort auf den Ideologieverdacht der Religion

kann nur sein «jener Lebensernst des Glaubens,

der Gott nicht in Begriffen festlegt.
sondern der sich einfach auf den unbegreiflichen
Gott verlässt» (B. Welte, 21, 98). Das schliesst
nicht aus, dass sich ideologische Momente in
Glauben und Religion einschleichen, z.B. dass

Religion missbraucht wird zur Verkleidung eines
rein weltlichen Machtstrebens. Darum ist es nötig,
«dass innerhalb der Religion sich prophetische
Männer und Frauen erheben gegen die Veräusser-
lichung und Verfremdung des Kultes und des

ganzen Lebens der Religion» (B.Welte, 21, 103).
Eng verbunden mit der Aufklärung ist das
Aufkommen des neuzeitlichen Atheismus, auch wenn
hier noch andere wichtige Faktoren mit im Spiel
sind. Bis zum Konzil nahm die Theologie weitgehend

eine reine Verteidigungsposition ein: die
Argumente des Atheismus sind nicht zwingend.
Erst Papst Paul VI. und das Konzil «leiten bei
allem gmndsätzlichen Widerspruch eine dialogische

Verhältnisbestimmung ein» (W. Kasper, 22,
34). Bei diesem Dialog ist der sachgerechte
Ansatzpunkt des Offenbarungsglaubens die Tatsache
der Verborgenheit Gottes. Der Atheismus deutet

diese Verborgenheit Gottes dahin, dass es mit
Gott eben nichts ist, während «die Glaubensaussage

von der Verborgenheit Gottes gerade umgekehrt

die Behauptung der je grösseren und tieferen

Wirklichkeit Gottes bedeutet» (W. Kasper,
22, 50). Das aber kann nur zugänglich gemacht
werden durch die Erfahrung Gottes. «Letztlich
kann der in seiner Liebe verborgene Gott in den
Entfremdungen der Welt nur durch das Zeugnis
menschlicher und christlicher Liebe erfahrbar
werden. Das führt zu einer neuen sozialen und ekkle-
sialen Gestalt der Gotteserfahrung, in der der für
uns und mit uns seiende Gott im Für-andere- und
Mit-einander-Sein von Menschen offenbar wird»
(W. Kasper, 22, 51).
Trotz dieser Gotteserfahrung bleibt Gott im letzten

ein Geheimnis, das nie mit dem Verstand
«ergriffen» werden kann. Schwierigkeiten werden
aber auch verursacht durch einen Sprachgebrauch,

der heute meist zu Missverständnissen
führt. Dazu gehört die Bezeichnung «Person» für
Vater, Sohn und Geist. Heute bezeichnet Person
vor allem das Selbstbewusstsein. Daher verleitet
diese Bezeichnung dazu, «in Gott ein dreifaches
Selbstbewusstsein anzunehmen, und das grenzt
an Tritheismus» (Y. Congar, 22, 104). Die mit
Dreipersönlichkeit Gottes bezeichnete Wirklichkeit

könnte so umschrieben werden: «Gott, der
absolute Geist, existiert dreifach: als radikaler
Ursprung und radikale Existenz, als Selbsterkenntnis
und Selbstausdruck sowie als Selbstliebe Dies
bringt nicht die Quantität und die Zahl in Gott
hinein Aber man kann von einer Ordnung
sprechen» (Y. Congar, 22, 105).
Ein anderes «Denkproblem» stellt sich mit «Zeit
und Ewigkeit». Auch hier bleibt für den menschlichen

Verstand ein letztlich unerklärbarer «Rest».

Aber auch hier kann eine heute verständliche
Verdeutlichung das Geheimnis weniger geheimnisvoll

machen. «Da Gott sich seit dem Schöpfungsbeginn

auf den Menschen in Geschichte hin
zeitigte, und da des Menschen Lebenszeit in
Geschichte auf Reifung als Entscheidungsfrucht
angelegt war, erweist sich die Ewigkeit, die das
kommende <ewige Leben> des <Tages Jahwes> ausma-



128

chen wird, als Frucht der Zeit Gottes und des
Menschen» (R. Schulte, 22, 183 f.).

4. Tradition und Fortschritt
Ein weiterer Streitpunkt zwischen dem Geist der
Neuzeit und der Kirche ist die Problematik:
Tradition und Fortschritt. Dabei kam es auf beiden
Seiten zu Extremhaltungen. Wir haben oben
erwähnt, dass die Aufklärung jede Bindung an
Tradition ablehnte. Von der kirchlichen Position sagt
M. Seckler: «Von theologischen Traditionsprinzip
(Letztgültigkeit der biblischen Gründungsereignisse,

die nur durch treue Bewahrung und lebendige

Uberlieferung zu je neuer Gegenwart zu
vermitteln sind). geht leicht eine expandierende
Wirkung aus, die schon in Antike und Mittelalter
und bis in die Neuzeit hinein zu pauschalen
Aufwertungen und generalisierenden Ausweitungen
aller Tradition und ihrer Autorität geführt haben.
Die neuzeitliche Krise im Verhältnis zur Tradition
ist demgegenüber weithin als Abwehrmechanismus

zu verstehen» (23, 10).
Unterdessen hat sich auf beiden Seiten die
Einsicht durchgesetzt, dass beides für ein gelingendes
Menschsein nötig ist. «Menschsein des Menschen
beginnt damit, dass er traditionsfähig wird» (M.
Seckler, 23,13). Jede Tradition besitzt Mängel,
die durch Fortschritt zu überwinden sind. «Die
Absetzbewegung vom je Gegebenen, dessen

Mängel zum Exodus antreiben, erfolgt zwar unter
dem Leitmotiv der Verbessemng und damit des

Fortschritts, aber jede kontingente Lebenswelt
bringt ihre eigenen und neuen Probleme und
Mängel mit sich» (M. Seckler, 23,46).
Daraus ergibt sich: «Traditionskritik ist ebenso
wichtig wie Fortschrittskritik. Nicht im einen oder
anderen liegt das Heil» (M. Seckler, 23,47). Zum
Gelingen der richtigen Einstellung zu Tradition
und Fortschritt ist entscheidend die Haltung der
Hoffnung. Der Mensch ist weltoffen und damit
auf Zukunft ausgerichtet. Weil er die Gegenwart
in ihrer Unvollkommenheit erfährt, «schöpft er
die Hoffnung auf einen neuen besseren Zustand»
(H. Fries, 23,74). Für die biblische Überlieferung

gehört der Begriff Hoffnung zu den zentra¬

len Inhalten. Für den Christen ist Jesu Auferwek-
kung von den Toten Grund und Inbegriff aller
Hoffnung.
Christliche Hoffnung liegt aber nicht auf einer
getrennten Ebene gegenüber «weltlicher»
Hoffnung. Sie ist allumfassend, weil sie keine Scheidung

von «weltlicher» und Heils-Geschichte
akzeptiert. «Der Sinn der Geschichte liegt über
ihr und in ihr zugleich. Er liegt über ihr, insofern
Gott nicht nur der Herr der Geschichte, sondern
auch selber ihr Ziel ist. Er liegt in ihr, insofern
Gott durch Schöpfung, Gnade und unmittelbare
Anschauung trotz seiner unendlichen Erhabenheit

über die Welt dennoch ihre innerste Mitte
ist» (K. Rahner, 23,117). Dass diese Hoffnung
trotz aller Enttäuschung nicht stirbt, dafür sorgt
der Geist Jesu. «Ein unheilvolles Anfangsgeschehen

steht der Hoffnung gegenüber, die den Erlösten

geschenkt und der Natur zugedacht ist. Das
Seufzen alles Geschaffenen (Rom 8, 22) klingt
zusammen mit dem noch bleibenden Seufzen des
Menschen zwischen Schon und Noch-nicht (Rom
8,23) und wird vom Seufzen des Geistes (Rom
8,26) in die Bewegung zur Hoffnungserfüllung
und endgültigen Befreiung hineingezogen»
(P.Engelhardt, 23, 134).

Teilband: W. Müller: Bürgertum und Christentum; U. Ruh:
Säkularisierung; W. Kern / Ch. Link: Autonomie und Ge-
schöpflichkeit; T. Rendtorff: Emanzipation und christliche
Freiheit. 184 S. DM 34.50.
Teilband 19: A. Schwan: Humanismus und Christentum; N.
Lobkowicz / H. Ottmann: Materialismus, Idealismus und
christliches Weltverständnis; A. Schwan: Pluralismus und
Wahrheit. 216 S. DM 38.20.
Teilband20: R. Schaeffler: Wissenschaftstheorie und Theologie;

G. Altner: Technisch-wissenschaftliche Welt und Schöpfung;

F. Böckle / A. von Eiff: Wissenschaft und Ethos. 152 S.

DM 28.50.
Teilband 21: M. Seckler: Aufklärung und Offenbarung; B.
Welte: Ideologie und Religion; R. Schaeffler: Kritik und
Anerkennung. 144 S. DM 24.50.
Teilband 22: W. Kern / W. Kasper: Atheismus und
Gottesverborgenheit; W.Kern / Y. Congar: Geist und Heiliger
Geist; R. Schulte: Zeit und Ewigkeit. 192 S. DM 36.-.
Teilband 2i: M. Seckler: Tradition und Fortschritt; L. H. Sil-
berman / H. Fries: Utopie und Hoffnung; G. Mann / K. Rahner:

Weltgeschichte und Heilsgeschichte; P. Engelhardt:
Versöhnung und Erlösung. 176 S. DM 32.80.


	Der Christ in der heutigen Geisteswelt : Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 5 (Band 18-23)

