
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 4

Artikel: Das wunderbare Bild : Papst Pius XII.

Autor: Scherer, Bruno Stephan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


95

Ist die Erwartung der Auferstehung im Alten
Testament noch eine Randerscheinung, so ist das
Neue Testament ohne Auferstehung nicht mehr
zu verstehen. Dem «Glauben an die
Auferstehungjesu Christi» verdanken wir das «Entstehen
der neutestamentlichen Texte»; im Osterglauben
haben sie ihren «sachlichen Urspmng» (E. Jüngel).
Die Auferstehung Jesu betrifft nicht nur Jesus
selbst, sondern alle Menschen (1 Kor 15,22.51).
Speziell der spezifisch neutestamentliche Glaube
ist losgelöst vom Glauben an die Auferstehung
purer Unsinn (1 Kor 15,17.19). Steht der
Auferstehungsglaube im Alten Testament am Rand, so

muss man vom neuen Testament sagen: hier steht
er im Zentrum.
Der Glaube an die Auferstehung, wie er im Neuen

Testament zum Ausdruck kommt, hat auch
Folgen für die Einstellung zu Leben und Tod.
War der Tod im Alten Testament als Setzung Jahwes

und nur sporadisch als Gegner Gottes gesehen,

so ist er im Neuen Testament «der letzte
Feind» (1 Kor 15,26), der durch Jesus besiegt
wird (Rom 6,9; 1 Kor 15, 54 f.; Tim 1,10). Wenn
auch das Leben zwischen Geburt und Tod, gerade
auch von Jesus selbst sehr ernst genommen und
keineswegs übersprungen wird, wie etwa die
Krankenheilungen klar machen, so erwartet der
neutestamentliche Glaube die Erfüllung doch
letztlich nicht in diesem Leben, wie dies lange
Zeit im Alten Testament der Fall war, sondern in
einem neuen Leben (Jo 5,24; 11,25 f.; Phil
1,21), in einem Leben dort, wo auch Christus ist,
bei ihm (Phil 1, 23). Und wenn man dem
Christentum als jener Bewegung, die sich auf das

Neue Testament stützt, den Vorwurf machen
konnte, es sei jahrhundertelang eine Jenseitsreligion

gewesen, so kann man doch aus diesem
Vorwurf noch einmal ein Zeichen dafür entnehmen,
dass die Auferstehungshoffnung, die letztlich am
Grund dieser Jenseitsreligion stand, im Neuen
Testament nicht mehr am Rande, sondern im
Zentrum steht.

Das wunderbare Bild:
Papst Pius XII.
Ein Essay

Bruno Stephan Scherer

Menschlichkeit und Sinn für Humor
Vielleicht gerade weil Sr. Pascalina die Schatten
dieser vornehmen und ernsten, ständig im Licht
der Auserwähltheit stehenden Persönlichkeit
gesehen und erlebt hat, ist es ihr Anliegen, immer
wieder in ihrem Leben Züge zarter Menschlichkeit
und Güte, ja selbst Sinn für Humor und befreiendes

Lachen nachzuweisen. Bevor wir uns diesen
Stellen zuwenden, soll eine Frage angedeutet
werden, die Frage Kindheit, Jugend und Elternhaus

Eugenio Pacellis. Eine psychologisch fachgerechte

Antwort auf diese Frage würde uns die
ängstliche Tabuisierung, Auf-Distanz-Haltung
oder Verdrängung der Zölibatsproblematik sowie
der Sexualität als solcher in der kirchlichen
Öffentlichkeit unter Pius XII. eher verstehen lassen.
Auch in diesem Buch fehlt eine psychologieorientierte

Fragestellung. Aber da steht (9 f-) ein kurzer

Auszug von persönlichen Aufzeichnungen des

15jährigen Schülers, der ein paar indirekte
Schlussfolgerungen zulässt. Danach lernte der
Schüler Eugenio Zweifel, Seelenqualen und
psychische Schmerzen kennen. Er habe «die Hölle im
Gemüt», notiert er in etwas theatralischer Empha-



96

se. Wenn er zu beten versucht, überfällt ihn der
Zweifel: «Wenn Gott gar nicht existiert!» Das
kann bis zum Wunsche fuhren, «nicht geboren zu
sein». Das Gebet, das sich dann dem geplagten
entringt, klingt wieder echt: «Mein Gott, erleuchte

mich!»
Papst Johannes schrieb einmal seinen Eltern, er
habe nur die ersten zehn Jahre seines Lebens bei
ihnen verbracht (dann kam er ins Kleine Seminar,
später ins Priesterseminar), aber was er bei ihnen
gelernt habe, sei unendlich wertvoll gewesen. Was

- an psychisch Vorteilhaftem und an Verwundungen,

an Förderlichem und an Hemmendem - hat
Eugenio Pacelli aus seiner Kindheit und Seminar-
Jugend mit in sein Priesterleben herübergenommen?

Und: Wie hätten Päpste, Kardinäle,
Bischöfe den hohen Wert und - in vielen Fällen -
die «Notwendigkeit» eines geordneten Ehe- und
Familienlebens auch für Priester erfassen können,
wenn sie selber noch als Kinder ihrer Familie
entrissen und in hermetisch von der Welt abgeschlossenen

Seminarien, Internaten und Klöstern erzogen

wurden? Wie viel Spontaneität und Kreativität,

wie viel Ehrlichkeit, Wahrhaftigkeit und
Zivilcourage haben sie aus der vielfach bedrückenden

und gleichschaltenden Internats- und
Seminarerziehung gerettet? Der portugiesische Spielfilm

«Versunkener Morgen» (1980, Regie und
Buch von Lauro Antonio nach einem Roman von
Vergilio Ferreira, am 2. 8. 82 vom ARD und im
Januar [?] 1983 vom Fernsehen DRS gesendet)
stellt gewiss eine überspitzte und in der Übertreibung

ungerechte Darstellung des Lebens in einem
Kleinen Seminar Portugals dar, aber er brachte
doch viele Gefahren einer engstirnigen, die Freiheit

des Individuums missachtenden, einseitig-
männlich-klerikalen Erziehung im «Kleinen Seminar»

ins Bild. Der unbeholfene junge Ansager am
Schweizer Fernsehen sprach irrtümlicherweise von
«Priesterseminar» und war nicht fähig, eine
vernünftige, das Verständnis fördernde Einleitung zu
formulieren.
Sr. Pascalina erzählt, der Nuntius in München
(und Berlin) habe manchmal herzlich lachen können

und selbst auch etwa einen Spass gemacht.

Vor allem der Mitarbeiter Msgr. Kaas sorgte für
eine heitere Stimmung bei Tisch.
Die Erinnerung an Bruder Andreas aus dem Kloster

Scheyern, der ein paar Jahre lang in der
Münchner Nuntiatur Diener und Koch war,
gedieh zu einem Bijou einer anekdotenhaften Skizze

(27-30), die u.a. besagt: Nuntius Pacelli besass

Humor und Menschenliebe. - Oft stossen wir im
Buch auf den Ausdruck, Pius XII. habe lachend
gesagt, geantwortet, erzählt... Er strahlte offenbar

eine frohmachende, eine freude- und
mutbringende Kraft aus. Ein Brief des deutschen
Dichters Thomas Mann an seinen katholischen
Kollegen Reinhold Schneider mag das bestäti-
gen.4
Thomas Mann dankte Reinhold Schneider (am
18. 12. 1953) für die vier Bände Ausgewählter
Werke und sprach seine Bewunderung aus vor
Schneiders «katholischer Basis und Bindung». Bei
ihm (Th. M.) müsse «eine herzliche Liebe zum
Guten, Wahren, Schönen aufkommen für den
Glauben - vielleicht ist sie nicht ein, sondern der
Glaube». Er glaubt nicht, dass Hans Egon Holthusen

(der ihm jegliche religiöse Transzendenz im
Werk abgesprochen hatte) recht habe, sonst (nun
wörtlich!) «hätte kaum, kürzlich in Rom, Pius
XII. meine Hand so lange in seiner gehalten.
Ohne den leisesten inneren Widerstand beugte
der Luther-Spross, der übrigens Luther nicht recht
leiden kann, das Knie vor der weissen Gestalt, tief
gerührt, und hält diesen Augenblick in Ehren.
Übrigens war von Luther, der Wartburg und der
letztlichen Solidarität aller homines religiosi die
Rede, die der Papst anerkannte. <Das ist alles nur
eine Welt>.»
ReinholdSchneider antwortete - ganz im Geist der
Offenheit und Brüderlichkeit Pius XII.
Andersdenkenden und Andersgläubigen gegenüber -,
für ihn sei es längst gewiss, dass es nicht Sache des
Menschen sei, die Grenzen der Kirche Jesu Christi
zu bestimmen. «Wo ein Knie sich beugt, ein
Geist zur Verehrung gestimmt ist, da ist auch die
Kirche. Es sind alle gemeint und auf eine
Weise, die wir nicht fassen können, besteht die
Möglichkeit, dass alle eins werden.»



97

Pius XII. aufder sedia gestatoria



98

Die Vögelchen unddaspartnerschaftliche Gespräch
Ein heiterer franziskanischer Zug echter Tierliebe
wird von Pius XII. berichtet. Er hat als Papst, zum
grossen Teil auch schon als Kardinal seine
Mahlzeiten eingenommen innert knapp bemessener
Zeit. Beim Essen hörte er am Radio Nachrichten,
Musik, auch französische oder englische
Sprachsendungen, um sich in den Fremdsprachen
weiterzubilden. Beim Essen durften ihm auch die
Vögelchen Gesellschaft leisten: Kanarienvögel, ein
zugelaufener Grünfink, ein geschenkter Dompfaff

aus Deutschland, der prächtig pfeifen konnte.

Pius XII. hatte seine Freude an den gefiederten

Hausgenossen und an ihrem Gesang. Schon
früh am Morgen (der Papst stand um 6.15 Uhr
auf) durften sie ihm nahe sein: beim Rasieren sass
das weisse Kanarienvögelchen - Gretchen - auf
der Hand, die den elektrischen Rasierapparat
führte. Ihr Gesang erfrischte ihn nach den
anstrengenden Audienzmorgen (vgl. 99-111).
Besonders Gretchen, der weisse Kanarienvogel, hat
sich an Pius XII. angefreundet, sich ihm auf Kopf
und Schulter gesetzt, auf die Speiseplatten, die
hereingetragen wurden, auf den Wasserbecher
und einmal auch - «trotz aller Vorsicht - in die
heisse Suppe» (100). Der Umgang mit den Vögeln
wird ihn an Jesu Wort von der heiteren Sorglosigkeit

im Wissen um die Geborgenheit in Gottes
Liebe erinnert haben: «Seht euch die Vögel des

Himmels an: Sie säen nicht, sie ernten nicht
euer himmlischer Vater ernährt sie. Seid ihr nicht
viel mehr wert als sie?» (Mt 6, 26). Von den
Vögeln wird er in seinem angeborenen Wesen und
Hang nach «Milde, Schlichtheit und Menschlichkeit»,

nach «entsagungsvoller Stille» (87) bestärkt
worden sein.
Der Papst hat mit den Vögeln gesprochen! Bedeuteten

sie ihm unbewusst einen Ersatz für den
familiären Gesprächspartner, für die Lebensgefährtin?

Ich glaube, die Vögel vermittelten und
erleichterten das Gespräch mit Sr. Pascalina und
den andern dienenden Schwestern. Es ist ganz
natürlich, aber für einen Papst von der vornehmen
Zurückhaltung eines Eugenio Pacelli dennoch
erstaunlich, dass er mit Sr. Pascalina echte Gesprä¬

che führen konnte, oft wahrscheinlich nur den
scheuen Beginn von Gesprächen, die bei
gegenseitiger Vertrautheit, Ehrfurcht und Liebe
zwischen Mann und Frau möglich sind und wohl
zum Glück einer Partnerschaft gehören. Pius XII.
fühlte sich zweifellos von Sr. Pascalina verstanden,

gut umsorgt und in ihrer Fürsorge geborgen,
sonst hätte sie ihn nicht von München nach Berlin
und dann nach Rom begleitet. Die Erinnerungen
«Ich durfte ihm dienen» bezeugen ganz natürlich,
dass die beiden zu einer freundschaftlichen
Vertrautheit und Liebe gefunden haben, die vor Gott
und der Welt bestehen konnte und beide in ihrer
Gottgeweihtheit gehalten, ja gefördert hat. Sie

gelangten wohl schon früh zu einer brüderlichen
und schwesterlichen Liebe, wie sie etwa auch
zwischen unserem HERRN und Johannes und den
andern Jüngern, zwischen dem HERRN auch und
Maria von Magdala bestanden hatte, die am
Auferstehungsmorgen als erste den Aposteln die Kunde

bringen durfte, dass ER lebt. Es war eine
Gemeinschaft, die ihre Wurzeln im übernatürlichen
Bereich besass, eine Gemeinschaft des gemeinsamen

Dienstes in der Kirche und des Gebetes, des
Stehens vor Gott. Aber diese Gemeinschaft
streckte ihre Aste (um beim Bild des Baumes zu
bleiben) auch im natürlichen Bereich aus: es war
auch eine Gemeinschaft des mitmenschlichen und
partnerschaftlichen Gesprächs. Solche
Freundschaften ergeben sich auch in den Klöstern,
religiösen Gemeinschaften und Pfarreien, wo man
allen eine gute Mitschwester oder ein zuverlässiger
Mitbruder zu sein bestrebt ist, aber vielleicht nur
mit wenigen zu einer tieferen Freundschaft
gelangt und in eine Gemeinschaft hineinwächst,
deren Geheimnis das Geheimnis der Liebe Jesu
Christi selbst ist, das Geheimnis Seines
Heranwachsens in uns.

(Fortsetzung folgt)


	Das wunderbare Bild : Papst Pius XII.

