
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 4

Artikel: Vom erfüllten diesseitigen Leben zur Auferstehungshoffnung

Autor: Hartmann, Ignaz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90

Vom erfüllten
diesseitigen Leben zur
Auferstehungshoffnung
P. Ignaz Hartmann

a) Möglichkeit erfüllten Lebens im Diesseits
Israel hat Jahwe, seinen Gott, erfahren als den
Handelnden, der bei seinem Volk ist und mit
ihm geht (Ex 3, 14; 13, 21 f.). Er hat dieses sein
Volk aus Ägypten herausgeführt, durch die Wüste

geleitet und in das den Vätern verheissene
Land gebracht (Dt 26, 5-9)- Wollte sein Volk
von ihm abfallen und sich anderen Göttern
zuwenden, so ging Jahwe ihm nach und suchte
sein Volk mit eifersüchtiger und starker Liebe
(Ex 20, 5; Dt 32,10; Ez 16). Kurz: Israel hat
seinen Gott erfahren als den Lebendigen (Dt 5, 26;
Ps 42, 3; 2 Kg 19,4), als lebendigen schlechthin.
Jahwe aber ist nicht nur der lebendige, er ist
auch der lebensspendende Gott. Bei ihm ist die
Quelle des Lebens (Ps 36, 10). Er ruft alles ins
Dasein, was ist (Ps 104) und seinem Odem ver¬

dankt sich jegliche Existenz (Ps 104,30; Is

42, 5). Würde Gott ihr nur einen Augenblick seine

Schöpferkraft entziehen und sich von der
Welt abwenden, sie würde sogleich in sich
zusammenfallen (Pss 33,4; 104,29). Gott formte
den Menschen und blies in seine Nase den
Lebensodem. So wurde der Mensch ein lebendes
Wesen (Gn 2,7). Nicht nur der Beginn der
menschlichen Existenz kommt von Gott, der
Mensch bleibt fortan auf Gott verwiesen. So

weist Gott dem Menschen den Lebensraum zu
(Gn 2, 8). Sein Wort sagt ihm, wo er das Leben
findet (Gn 2, 16f.). Nicht nur vom Brot und
anderen Lebensmitteln lebt der Mensch, sondern
vorzüglich von Gottes Wort (Dt 8, 3). Gott, der
Freund des Lebens (Wh 12,26) begleitet das
menschliche Leben mit seinem Wort und dem
lebensspendenden Gesetz (Dt 4,1.40; 5,29;
6, 2). Gottes Wort an den Menschen entspringt
also, wie das Gesetz, der liebenden Schöpfermacht

Gottes und will nichts anders als die
Entfaltung des Menschen innerhalb der ihm
geschenkten Gottesgemeinschaft. Dass nach Gn
2, 9 der Mensch im Paradies in der Nähe des
Lebensbaumes lebte, könnte auf ein immer
fortdauerndes Leben in der Gottesgemeinschaft
hinweisen und besagen, dass nach Gottes Willen
dem Menschen im Anfang die Möglichkeit des

ewigen Lebens durch die Frucht des Lebensbaumes

geschenkt war. Wir halten fest: Gott ist der
lebendige und lebensspendende. Der Mensch
hat das Leben nicht aus sich selbst, sondern ist
in Anfang und Fortbestand auf Gott verwiesen.
Der Mensch lebt im Hören auf Gottes Wort.
Das Leben ist Geschenk Gottes, nicht Besitztum
des Menschen. «Dieser Sachverhalt bedarf
besonderer Aufmerksamkeit. Denn er besagt ja
immerhin, dass das dem Menschen Nächste,
dass die Bedingung seines Daseins und Selbstseins,

nicht ihm selber gehört, dass sein
Eigentlichstes, eben sein Leben, nicht sein Eigenes ist.
Kurz und streng: der Mensch ist sich selbst
entzogen. Er ist nicht Herr seiner selbst, wenngleich

er Herr der Erde zu sein bestimmt ist (1.
Mos 1,28). Nicht Herr seiner selbst zu sein, ist



91

aber nicht etwa ein anthropologischer Mangel,
sondern vielmehr ein Hinweis darauf, dass der
Mensch nur in Beziehungen leben kann, dass er,
weil er sich selbst entzogen ist, sich nicht auf
sich selbst beziehen kann, ohne schon immer
auf Gott bezogen zu sein» (E. Jüngel).
Im Hören auf Gottes lebensspendendes Wort
würde der auf Gott verwiesene und in seiner
Existenz ganz von ihm abhängige Mensch
seinem ursprünglichen Verhältnis zu Gott entsprechen.

Aber der Mensch wird in der Bibel von
allem Anfang an als der geschildert, der sein
Leben abseits der Leitung durch Gottes Wort
sucht (Gn 3,6), der Gottes Wort missachtet,
wodurch er sich aus der ursprünglichen
Gottesgemeinschaft entfernt und deshalb zu sterben
beginnt (Gn 2,17; 3,8.23). So findet sich der
Mensch ausserhalb des Gartens vor (Gn 3,23),
weg von der ursprünglichen Gottesgemeinschaft
in einer seltsamen Spannung. Es ist ihm einerseits

verheissen, dass das Suchen nach Gott ihm
Leben bringt (Am 5,4), andererseits bedeutet
gerade die Nähe oder gar das Sehen Gottes äus-

serste Todesgefahr (Ex 19,24; Is 6,5). Auf der
einen Seite will Gottes Wort dem Menschen
Leben gewähren, dazu schliesst Gott mit den
Menschen einen Bund (Dt 28. 1 f.), auf der anderen
Seite ist gerade auch der gehorsamswillige
Mensch nicht imstande, diesem Angebot
entsprechend zu leben (Jos 24,19-24). Aber auch
der Mensch, der sich der Leitung durch Gottes
Wort entzieht, der ihm vielleicht gar nicht
entsprechen kann, ist und bleibt auf Gott und sein
Wort als einzige Lebensquelle verwiesen. Der
Lebensbaum ist keine selbständige Grösse, er
steht in der Verfügung Gottes und ist dem
Menschen unzugänglich (Gn 3,22-24). So bleibt
dem Menschen nichts anderes übrig als zu
diesem verfügenden Gott zu rufen, wenn sein
Leben durch Schwachheit oder Krankheit, durch
Gefangenschaft oder Feindesnot in Gefahr
geraten ist, und diesen Gott um Errettung vor dem
Tode zu bitten (Pss 3,2; 5,2; 6,3; 116,3 f.; Is

38, 3) und ihn nach überstandener Gefahr als

Lebensretter zu preisen (Pss 30, 3; 116, 17-19; Is

38, 15-20). «Störungen an der vitalen Basis der
menschlichen Existenz führten den Menschen in
einen status confessionis. Heilen konnte nur
Gott (2. Kön 5,7), es war Unglaube, der
Hilfsbereitschaft Jahwes zu misstrauen und Ärzte zu
Rate zu ziehen (2. Chron 16, 12) (G. von Rad).
Einzig Jahwe kann ja verbinden und heilen (Job
5,18). Wer sich in seiner Krankheit an eine
fremde Gottheit wendet, der muss sterben (2 Kg
1,4.6). Gerade der Mensch, der sich Gott und
seinem Wort entziehen will, muss erfahren, dass

es an Gott vorbei kein Leben gibt. Der Kranke
steht vor der Unerbittlichkeit dieses Sachverhaltes

und ist durch ihn in Frage gestellt.
Wenn man vielleicht auch gut tut, damit zu
rechnen, dass in Gn 2-3 von der Möglichkeit
ewigen Lebens in der Gemeinschaft mit Gott
gesprochen ist, und davon, dass der Mensch dieses

Angebot ausschlug, so muss man doch im Blick
auf den Rest des AT sagen: Die Menschen, die
hier geschildert werden, haben nicht ihr Lebtag
lang einer verpassten Möglichkeit nachgetrauert,

so dass sie ihres Lebens nie froh wurden. Im
Gegenteil: In der Bibel ist auffallend häufig von
der Freude die Rede. Und es gibt genügend
Anzeichen dafür, dass keineswegs die Trauer über
eine verderbte, sich in der Gegenwart auswirkende

Vergangenheit das Grundgefühl des
Lebens war, sondern dass vielmehr die Überzeugung

herrschte: Das Leben hat grundsätzlich
seine Zeit; es ist eingespannt zwischen Geburt
und Tod, und innerhalb dieser Grenzen ist ihm
die Möglichkeit einer Erfüllung angeboten.
Denn Gott gibt nicht nur das Leben, er
bestimmt ihm auch seine Zeit (Gn 6, 3; Ps 136,16)
und hält sie in seiner Hand (Ps 31, 16). Diese
Lebenszeit ist kurz, nur 70 bis 80 Jahre (Ps 90, 10).
Aus der Erkenntnis der Vergänglichkeit seines
Lebens soll dem Menschen von Gott her Weisheit

erwachsen (Ps 90, 12). Dies ist vielleicht so

zu verstehen, dass der Gedanke an den Tod
dazu provozieren soll, das Leben in einem letzten

Sinne ernst zu nehmen, nach Gottes Güte
und Erbarmen zu suchen und so in der Ausge-
richtetheit auf Gott zu leben und sich seiner



92

Hinwendung zum vergänglichen Menschen zu
freuen (Ps 90,13-17). Innerhalb der ihm
geschenkten Lebenszeit kann der Mensch frohlok-
ken, sich an Gottes Namen, an seiner Güte und
Hilfe, die das Heil seines Knechtes will, freuen,
und ob Gottes Gerechtigkeit jauchzen (Pss 9, 2;

31,8; 35,9-27; 63,8; 70,5; 81,2; 89,17). «Der
atl. Fromme der nichts gegen Gott zu
gewinnen versucht, findet im Frieden mit Gott
Freude an Gott, an Gottes Wirklichkeit und
Tätigkeit, und an seinem eigenen Sein vor Gott»
(H. Volk). Dazu ist freilich Bedingung, dass dieser

Fromme gerecht (Hab 2,4; Ez 18,5-9) und
nach Gottes Weisung (Dt 28,1; Neh 9, 29) lebt.
Tut er dies, dann wird sein Leben von Gott
gesegnet sein mit vielen und guten Tagen, mit
Fruchtbarkeit des Landes, mit Kinderreichtum,
Leben, das sich in den Nachkommen erhält, mit
der Länge der Tage (Dt 28,3-9; Pss 21,5;
34,13; 91,16; 119,17; 127; 128; 143,11). Wer
so Gottes Gerechtigkeit im eigenen Leben sich
auswirken sieht (Ps 37, 25; Job 4,6f.; Sir 2,10),
in wessen Leben sich die Entsprechung von eigenem

Tun und erfahrendem Geschick einstellt,
der kann in «gesegnetem Alter betagt und
lebenssatt sterben», wie Abraham (Gn 25,8). Sein
Leben ist voll geworden. Wer so stirbt, von dem
kann man sagen: «Im reifen Alter steigst du in
das Grab, wie man zu seiner Zeit die Garben
sammelt» (Job 5,26). So sterben die Gesegneten
des Herrn «alt und lebenssatt» (Gn 35,29; Job
42,17), ohne eigenes, ohne fremdes Klagen.
Solch ein Tod könnte sein ein das Leben eines
Menschen vollendendes Ende, ein Tod, von
dem man sagen könnte: Er «bricht nichts ab,
sondern vollendet nur» (U. Wilckens).

bj Der Tod unddie Toten
Was schon vom Leben gilt, dass es keine
eigenständige, von Gott losgelöste Grösse ist, das gilt
vom Tod nicht weniger. Er ist das Ende der von
Gott festgesetzten Lebenszeit, das mit dem Altern
beinahe selbstverständlich eintritt. Der Mensch
kehrt zurück zum Staub, von dem er genommen
ist, der Erdling zur Erde (Gn 3,19; Ps 146,4; Prd

3, 20; 12, 7). Dass es so geschieht, ist Verfügung
Gottes (Gn 3,19) und so ist denn Gottes
Herrschaft über den Tod, oder noch mehr seine

Setzung des Todes, der Grund dafür, dass dem Tod
keine selbständige Bedeutung zukommt. Denn
Jahwe selbst tötet und macht lebendig (Dt 32, 39;
1 Sam 2,6; 2 Kg 5, 7). Er lässt die Sterblichen
zurückkehren zum Staub (Pss 90,3; 104,29; Job
2, 10; 34, 14 f.). «Der Tod war kein letzter Feind,
sondern ein Handeln Jahwes am Menschen» (G.
von Rad). Der Tod kommt, «so können wir scharf
formulieren, nicht an sich vor. Sterben ist menschlich.

Der Tod ist nicht etwas davon zu Abstrahierendes,

sondern eben dies: dass Menschen
sterben» (E. Jüngel).
Kommt dem Tod also keine Selbständigkeit zu,
ist er vielmehr etwas von Gott Gesetztes, dann ist
in unserem Zusammenhang die Konsequenz zu
ziehen, dass er dann auch keine widergöttliche
Macht ist, die Gott erst durch Überwindung, etwa
Auferweckung der dem Tod verfallenen Toten,
brechen muss, soll Gott Herr sein. Zwar bleibt die
Aussage, dass Gott selbst den Tod setzt, nicht
ganz unangefochten stehen. Innerhalb des Alten
Testamentes steht, wenn auch in sehr später Zeit,
sogar ein expliziter Protest dagegen: «Gott hat
den Tod nicht gemacht und hat keine Freude an
dem Untergang der Lebenden» (Weish 1, 13).
Auch gibt es auf Erden keine Herrschaft des Hades

(Weish 1,14). Die Erde wird nicht von der
Macht des Todes, der hier als personifizierte Grösse

gesehen wird, beherrscht. Der Tod kam durch
den Neid des Teufels in die Welt (Weish 2, 24),
und der Irrweg des eigenen Lebens, das Tun des

Menschen, zieht das Verderben, den Tod, herbei
(Weish 1,12). Nach dem Weisheitsbuch ist also
nicht Gott Urheber des Todes. So kann die Frage
aufkommen, ob nicht Gott «Retter aus dem
Hades» (Weish 2,1) sein muss, wenn er Herr, Gott,
sein soll, der «alles zum Sein erschaffen hat»
(Weish 1,14; vgl. 2,23f.; 11,23-12,1). Das
Weisheitsbuch zeigt eine der überkommenen
Auffassung gegenüber sehr gegensätzliche
Ansicht bezüglich Herkunft und Setzung des Todes.
Aber es gilt auch noch in anderer Hinsicht: «Ein



Pfau. Detail aus der Bronzetür der Kathedrale zu Gntezno (VR Polen)



94

der ganzen Bibel gemeinsames Verständnis des
Todes gibt es nicht» (E. Jüngel). Zwar gibt es

«einige fast allen biblischen Schriften gemeinsame
Grundzüge im Verständnis des Todes»
(E. Jüngel). Dazu gehört die überwiegend negative

Bewertung der Tatsache, dass der Mensch sterben

muss.» Die Werke Gottes loben Gott. Alles,
was Odem hat (Pss 148; 150, 6; Dn 3, 57-90); der
Tod nicht (Is 38, 18). Von einem: «Gelobt seist
du, o Herr, durch unseren Bmder, den leiblichen
Tod, dem kein Lebendiger entrinnen kann»
(Franz von Assisi), steht die alttestamentliche
Todesbewertung weit ab. Selbst dort, wo man den
Tod als Setzung Gottes bereitwillig auf sich nehmen

will, kommt noch die negative Bewertung
zum Ausdmck: «Wenn wir das Gute von Gott
annehmen, warum nicht auch das Böse?» (Job
2,10).
Wie die Bibel über den Tod wenig Gutes zu
berichten weiss, so auch über die Toten. Das Bild,
oder besser die Fragmente, die sie zeigt, sind
trostlos. Die Toten sind im Land des Vergessens
(Ps 88, 13). Sie können Gott nicht mehr preisen
(Pss 6,6; 30,10; 115,17), und somit haben sie
verloren, was für den Israeliten das Merkmal der
Lebendigkeit schlechthin war. Gott gedenkt ihrer
nicht mehr (Ps 88, 6). Dennoch scheinen sie eine,
wenn auch stark verminderte Existenz weiterzuführen

(Pss 39,14; 88, 5.13; Job 14,12; Is 8,19;
29,4; 53,8). Aber diese «schattenhafte, dem
Schlaf ähnliche Existenz der Toten in der Scheol
verdient nicht den Namen Leben» (F. Mussner).
Israel weis über die Toten sehr wenig zu sagen,
und dieses wenige ist nicht ausgeglichen. Es fehlt
offensichtlich ein eigenständiges religiöses Interesse

am Tod und an den Toten. Von ihnen ist nichts
mehr zu erwarten (Is 8,19). Die Toten sind
weggegangen und kehren nicht mehr zurück. Man
beschäftigt sich mit ihnen nicht, sondern wendet
sich dem Leben zu (2 Sam 12, 22-24).

c) Die Stellung des Auferstehungsgedankens
im AT und im NT

Der vorausgegangene Abschnitt hat gezeigt, dass

das Interesse der Israeliten an den Toten und so¬

mit auch am Jenseits lange Zeit hindurch sehr
gering war. Ihr religiöses Interesse bezog sich auf die
Erfahrungswirklichkeit. Dabei war die Wirklichkeit

des erfahrenen Alltags durchaus religiös. «Für
die Israeliten der ganzen frühen Jahrhunderte bis
ins zweite Jahrhundert vor Christus hinein
konzentrierte sich alles religiöse Interesse auf das
Leben zwischen Geburt und Tod» (U. Wilckens).
Diesem Leben war in der Gottesgemeinschaft die
Möglichkeit der Erfüllung verheissen (Ex 23, 26).
Das volle Erfahren der Gottesgemeinschaft in
diesem Leben (Ps 73, 25-28) machte die Frage nach
dem Jenseits nebensächlich. Dass die tatsächliche
Erfüllung in diesem Leben eher eigener Erwähnung

würdige Ausnahme (Gn 25, 8; 35, 29; Job
41, 17) denn Regelfall war, führte noch lange Zeit
nicht dazu, eine Erfüllung jenseits der konkreten
Existenz zwischen Geburt und Tod zu erwarten
oder zu postulieren. Vielmehr führte das Ausbleiben

der Erfüllung, führten Krankheit, Leid und
Unglück den davon Betroffenen zur Busse und
Überprüfung des Gottesverhältnisses, in dessen

Störung man ihren Ursprung vermutete. Auch für
die ersehnte Heilszeit begnügte man sich in Israel
mit der Erwartung einer gesteigerten Langlebigkeit,

in der das Sterben solange wie möglich
hinausgeschoben werden sollte. In dieser Zeit wird es

keinen Greis geben, «der nicht seine Tage auslebt»
(Is 65, 20).
Bei dieser Sachlage ist es nicht verwunderlich, dass

erst in später Zeit die Hoffnung auf Erfüllung
auch noch nach dem Tod lebendig wurde: die
Hoffnung auf Auferstehung der Toten. Erst im
zweiten Jahrhundert vor Christus findet sich im
Buch Daniel das erste unumstrittene Zeugnis für
die Auferstehung der Toten. Sieht man vom zweiten

Makkabäerbuch ab, so kann man sagen, dass

das Alte Testament für die Auferstehungserwartung

nur einen einzigen Beleg enthält. Nach dem
Zeugnis des Neuen Testamentes aber glaubte
schon ein Grossteil der Juden, nämlich die Gruppe

der Pharisäer (Apg 23,6-8), an die Auferstehung

der Toten. Hier wollen wir festhalten, dass

die Auferstehungserwartung im Alten Testament
eine Randerscheinung ist.



95

Ist die Erwartung der Auferstehung im Alten
Testament noch eine Randerscheinung, so ist das
Neue Testament ohne Auferstehung nicht mehr
zu verstehen. Dem «Glauben an die
Auferstehungjesu Christi» verdanken wir das «Entstehen
der neutestamentlichen Texte»; im Osterglauben
haben sie ihren «sachlichen Urspmng» (E. Jüngel).
Die Auferstehung Jesu betrifft nicht nur Jesus
selbst, sondern alle Menschen (1 Kor 15,22.51).
Speziell der spezifisch neutestamentliche Glaube
ist losgelöst vom Glauben an die Auferstehung
purer Unsinn (1 Kor 15,17.19). Steht der
Auferstehungsglaube im Alten Testament am Rand, so

muss man vom neuen Testament sagen: hier steht
er im Zentrum.
Der Glaube an die Auferstehung, wie er im Neuen

Testament zum Ausdruck kommt, hat auch
Folgen für die Einstellung zu Leben und Tod.
War der Tod im Alten Testament als Setzung Jahwes

und nur sporadisch als Gegner Gottes gesehen,

so ist er im Neuen Testament «der letzte
Feind» (1 Kor 15,26), der durch Jesus besiegt
wird (Rom 6,9; 1 Kor 15, 54 f.; Tim 1,10). Wenn
auch das Leben zwischen Geburt und Tod, gerade
auch von Jesus selbst sehr ernst genommen und
keineswegs übersprungen wird, wie etwa die
Krankenheilungen klar machen, so erwartet der
neutestamentliche Glaube die Erfüllung doch
letztlich nicht in diesem Leben, wie dies lange
Zeit im Alten Testament der Fall war, sondern in
einem neuen Leben (Jo 5,24; 11,25 f.; Phil
1,21), in einem Leben dort, wo auch Christus ist,
bei ihm (Phil 1, 23). Und wenn man dem
Christentum als jener Bewegung, die sich auf das

Neue Testament stützt, den Vorwurf machen
konnte, es sei jahrhundertelang eine Jenseitsreligion

gewesen, so kann man doch aus diesem
Vorwurf noch einmal ein Zeichen dafür entnehmen,
dass die Auferstehungshoffnung, die letztlich am
Grund dieser Jenseitsreligion stand, im Neuen
Testament nicht mehr am Rande, sondern im
Zentrum steht.

Das wunderbare Bild:
Papst Pius XII.
Ein Essay

Bruno Stephan Scherer

Menschlichkeit und Sinn für Humor
Vielleicht gerade weil Sr. Pascalina die Schatten
dieser vornehmen und ernsten, ständig im Licht
der Auserwähltheit stehenden Persönlichkeit
gesehen und erlebt hat, ist es ihr Anliegen, immer
wieder in ihrem Leben Züge zarter Menschlichkeit
und Güte, ja selbst Sinn für Humor und befreiendes

Lachen nachzuweisen. Bevor wir uns diesen
Stellen zuwenden, soll eine Frage angedeutet
werden, die Frage Kindheit, Jugend und Elternhaus

Eugenio Pacellis. Eine psychologisch fachgerechte

Antwort auf diese Frage würde uns die
ängstliche Tabuisierung, Auf-Distanz-Haltung
oder Verdrängung der Zölibatsproblematik sowie
der Sexualität als solcher in der kirchlichen
Öffentlichkeit unter Pius XII. eher verstehen lassen.
Auch in diesem Buch fehlt eine psychologieorientierte

Fragestellung. Aber da steht (9 f-) ein kurzer

Auszug von persönlichen Aufzeichnungen des

15jährigen Schülers, der ein paar indirekte
Schlussfolgerungen zulässt. Danach lernte der
Schüler Eugenio Zweifel, Seelenqualen und
psychische Schmerzen kennen. Er habe «die Hölle im
Gemüt», notiert er in etwas theatralischer Empha-


	Vom erfüllten diesseitigen Leben zur Auferstehungshoffnung

