
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 61 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Wie Menschsein heute gestaltet werden kann : Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft 3 (Band 5-10)

Autor: Bütler, Anselm

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


69

Allerdings ist hier beizufügen, dass unter Pius
XII. mehr als ein protestantischer Pastor zum Priester

geweiht wurde und trotzdem seine Ehe
weiterführen durfte. (Einer ist mir mit Namen
bekannt: Pastor Goethe, ein Nachfahre des Dichters.)

Diese Möglichkeit besteht, wenn ich recht
orientiert bin, auch unter dem gegenwärtigen
Papst: wenn verheiratete Geistliche anderer
Konfession katholisch werden und die Priesterweihe
erhalten, können sie die Ehe - die immerhin ein
Sakrament ist, was vom Zölibat nicht gesagt werden

kann - weiterführen.
Noch ein positiver Zug Pius XII. in dieser (gewiss
nicht leichten) Sache: er hob die Exkommunikation

des Schriftstellers und ehemaligen Breslauer
Theologieprofessors Joseph Wittig (1879-1949)
im Jahre 1946 auf.3 Wittigs Frau Bianca - sie hatte

mit ihrem Mann zusammen drei Kinder
grossgezogen - erzählte mir (am 7. oder 8. Januar 1978
in Schwerte), wie dankbarJoseph Wittig Pius XII.
gegenübet war und was es für ihn, den aus Schlesien

vertriebenen Heimatlosen, bedeutete, nun
wieder nach 20 Jahren Exkommunikation (ob
einer Bagatelle würden wir heute sagen!) in der Kirche

Heimatrecht zu besitzen.

Wie Menschsein heute
gestaltet werden kann

Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft 3 (Band 5-10)

P. Anselm Bütler

(Fortsetzung folgt)

1 Vgl. Wilhelm Krückeberg: Die Sprache des Glaubens. Der
kath. Theologe Joseph Wittig. In: Christ in der Gegenwart
Nr. 5, 30. 1. 83, S. 37 f.

1. Der Mensch als Person
Der dritte Themenkreis, der in den Bänden 5-10
behandelt wird, ist der Mensch. Dabei wird vor
allem jenen Aspekten Aufmerksamkeit geschenkt,
die durch die Leiblichkeit bedingt sind: Triebwelt,

und hier besonders die Geschlechterbeziehung,

Ehe und Familie; Arbeit und Musse;
Gefährdung, Leiden und Tod.



70

Band 5 enthält die Grundlegung des Themenkreises:

Mensch als Leib und Seele; Tod und Auferstehung.

R. Schulte bietet zuerst einen geistes- und
problemgeschichtlichen Überblick über die Leib-
Seele-Problematik. Wichtig ist das biblische
Verständnis: Der Mensch ist primär eine Einheit:
«<basar> (Fleisch) umschliesst ausdrücklich auch
das, was wir <Personsein> nennen. Keineswegs ist
es der <nefes> (Seele) gegenübergestellt» (5,18). -
Für die systematische Darlegung setzt der Autor
bei der Selbsterfahrung des Menschen an. «Der
Mensch erfährt sich selbst einerseits als jenes Ich,
das in sich selbst der Ursprung seiner selbst so ist,
dass es <hinter> sich als diesen Ursprung nicht
zurückkann. Auf der andern Seite aber weiss derselbe

Mensch, dass dieses sein eigenes Ich und also
sein <Ursprungsein> nicht <aus sich selbst> ist; es

hat doch offenbar selbst nochmals einen (andern)
Ursprung, von dem her es erst Selbstursprung ist»

(5,39). Das Woher des Menschen ist daher sowohl
jenseits der materialen als auch der menschlichpersonalen

Welt anzusetzen. Er ist Schöpfung
durch Gott. Gottes Erschaffen zielt auf den
Menschen als sein personal-freies Gegenüber. Der
Mensch kann in der Kraft Gottes personale Akte
auf Gott persönlich hin frei setzen.
Mit der Frage nach der leib-seelischen
Grundstruktur des Menschen hängt eng zusammen die
Frage nach Tod und Auferstehung des Menschen.
Diese Frage behandelt G. Greshake. Er zeigt auf,
welche Deutung und welchen Sinn die heutige
Gesellschaft dem Tod gibt (marxistisches
Todesverständnis, Tod als nur relatives Ende usw.).
Wichtiger sind die Darlegungen «Theologische
Rede von der Auferstehung der Toten». Schon im
Alten Testament entsteht Hoffnung auf Überwindung

des Todes. Der Grund für diese Hoffnung
«liegt im erfahrenen dialogischen Verhältnis des
Menschen mit Gott» (5,99)- Die Fülle dieser
Hoffnung auf endgültige Überwindung des Todes
wird erreicht im Glauben an Jesu Aufetweckung
vom Tode. Diese todesüberwindende Liebe Gottes

wirkt durch Christus und seinen Geist in allen
Menschen schon jetzt. «Der christliche Glaubensvollzug

ist wesenhaft bestimmt als <Lebenshinga-

be> (also als Sterben); aber dieser <Tod> ist inneres
Moment wahren, gelingenden Lebens» (5,104).
Dieser christliche Unsterblichkeitsglaube ist aber
immer in konkreten Weltbildern formuliert, muss
dämm in seiner Formulierung immer wieder dem
jeweiligen Weltbild angepasst werden. Das gilt
besonders für die Aussagen über einen «Zwischenzustand

zwischen Tod und Auferstehung» und für
«Auferstehung des Leibes». Wenn dieses «Umsetzen»

in das heutige Weltbild gelingt, dann dürfte
einsichtig sein, «dass die Hoffnung der Christen
sich als <beste> und am schwersten widerlegbare)
und für das Wagnis des Lebens am meisten
aufbauende vor dem Forum der Welt rechtfertigen
und dämm (gmndsätzlich) vermitteln kann»
(5,120).

2. Der Mensch undseine Triebwelt
Band 6 behandelt Einzelfragen der leiblichen Ver-
fasstheit des Menschen. M. Boss erarbeitet einen
klaren Begriff des Triebes. Die Trieblehre von
Freud und der auf ihm fussenden Psychologie ist
unzulänglich, weil sie immer verhaftet ist in der
durch Descartes begründeten Aufteilung der
Wirklichkeit in Innenwelt und Aussenwelt. Zum
«menschlichen» Verständnis der Triebe greift Boss
zurück auf die von Heidegger geforderte Grundfrage:

nicht nur nach dem Sein der Seienden zu
fragen, sondern nach dem Sein als solchem. Von
diesem Heideggerschen Ansatz und dessen
Personenverständnis her eröffnet sich ein besserer

Zugang zum Triebverständnis. Person ist nach
Heidegger «offenständiges In-der-Welt-Sein». Das
setzt Freiheit voraus. Unter den mannigfaltigen
Beziehungsmöglichkeiten, die sich dem
offenständigen In-der-Welt-Sein anbieten, gibt es eine
Kategorie, «die man ein mehr oder minder unfreies

Verfallen an übermächtiges Begegnendes und
ein Sich-Auflösen in dieses nennen kann» (6,23).
«So erweisen sich vor dem Hintergrund einer tieferen

Einsicht in die Grundverfassung menschlichen
In-der-Welt-Seins sowohl das unfreie sogenannte
triebhafte Verhalten, wie auch das freie personale
und verantwortungsvolle Bezogen-Sein auf
Begegnendes als zwei gleich ursprüngliche, wenn



71

auch sehr verschiedene Verhaltensweisen, wie sie

zusammen mit vielen andern das menschliche
Existieren ausmachen» (6,26).
Mensch als offenständiges In-der-Welt-Sein ruft
nach Entwicklung und Reifung, die nur als Wege
zum faktischen Gestalten des In-der-Welt-Seins
verstehbar und sinnvoll sind. G. Condrau geht
diese Thematik vom phänomenologisch-daseins-
analytischen Menschenverständnis her an. Unter
kritischer Absetzung gegenüber biologischem und
evolutionspsychologischem Ansatz, deren
Erkenntnisgrenze dort durchgeht, wo das Leben
beginnt, setzt er beim Bedenken der ganzen
menschlichen Existenz an, «um die Reifung des
Menschen im Hinblick auf dessen Selbstentfaltung

zu Offenständigkeit und Freiheit, zu
Verantwortung und Gewissen sowie zur Sozialisation
verstehen zu können» (6,64). So ist Reifung
«Freiwerden des Menschen für die ihm zur Verfügung

stehenden existenziellen Möglichkeiten»
(6,68). Reifen ist Gestaltung des Weltverhältnisses,

das im Verlauf der Altersstufen verschiedene
Formen annimmt. Dabei ist der Übergang von
einer Lebensphase zur andern immer mit Krisen
verbunden.
Eine spezielle Form des In-der-Welt-Seins ist die
Geschlechterbeziehung mit der dazu gehörenden
Liebesfähigkeit. F. Böckle erarbeitet Normen für
diese Beziehungen. Entscheidend für solche Normen

ist das Güterabwägungsprinzip. Als Grundnorm

kann gelten: «Die leibliche Ausdrucksform
sexueller Beziehungen sollte der personalen
Beziehung der Partner entsprechen» (6,149). Dabei
ist aber zu beachten, dass heute die Störungen der
Liebesfähigkeit in erschreckendem Mass
zugenommen hat. Letztlich kann richtiges Verhalten
nur erreicht werden unter Beachtung aller Grundlagen

der Geschlechterbeziehung. Das führt zu
einer umfassenden Sinndeutung der Sexualität.
Richtige Einstellung für verantwortliches Handeln
kann nur die selbstlose Liebe sein.
Dass anschliessend in Band 7 von Ehe und Familie

die Rede ist, ergibt sich logisch. O.H. Pesch
behandelt ausführlich die Lehre von der Sakra-
mentalität der Ehe in ihrem geschichtlichen Wer¬

den und heutigen Verständnis. Dabei kommt er
zum Ergebnis: «Wenn die moderne Theologie mit
Recht und sogar ohne Widerspruch zu eindeutig
formuliertem Dogma die Sakramentalität der Ehe
nicht nur auf der Linie der institutionell-ekklesio-
logischen Deutung zu verstehen gehalten ist,
dann ist schlechterdings nicht zu sehen, wie das

Stichwort <Sakrament> irgendein theologisches
Präjudiz schafft für ein rückhaltlos unbefangenes
Gespräch mit den Humanwissenschaften über die
Ehe» (S. 24). Es folgen Ausführungen über die
Spiritualität der Ehe und das Eherecht. Ausführlich

geht der Autor auf die Frage der Ehescheidung

ein. Jesu Absicht ist, so der Autor,
unverkennbar. Trotzdem «kannte die alte Kirche im
Anschluss an Paulus <Härtefälle>, die sogar mit
kirchlichem Segen durch die Erlaubnis zu einer
neuen Eheschliessung gelöst wurden» (S. 37). Die
Ostkirche ist bis heute dieser Praxis treu geblieben.

Das Konzil von Trient stellte eigentlich nur
fest, dass die Praxis der Westkirche, die keine
neue Eheschliessung zulässt, im Einklang mit der
apostolischen Tradition sei, dabei aber nicht aus-
schloss, dass auch eine andere Praxis (konkret
diejenige der Ostkirche) diesen Einklang wahren
könne. Bei den anschliessenden theologischen
Überlegungen ist O. H. Pesch der Überzeugung,
dass für die anthropologische und damit für die
sakramentale Dimension der Ehe die Unauflösbarkeit

der Ehe kein erzwingbarer Rechtssatz sein
kann, wohl aber ein das Gewissen treffendes
Gebot. Die Übertretung dieses Gebotes ist Sünde,
die aber nach zugesagter Vergebung greifen darf.
F.X. Kaufmann behandelt die gesellschaftliche
Verfassung der Ehe heute. Ehe ist sozio-kulturell
relativ, «dass die Ehe auf der Zuneigung der Partner

gegründet sein soll, wie es dem gegenwärtig
herrschenden Leitbild der Ehe entspricht, ist im
Kulturvergleich die grosse Ausnahme» (S. 44).
Ehe erlebt in jüngster Zeit Veränderung: Rückgang

der Eheschliessungen, Zunahme der
Ehescheidungen, Rückgang der Kinderzahl pro Ehe,
Zunahme der nicht ehelichen Lebensgemeinschaften.

So ist heute Ehe mehr denn je Risiko und
fordert umso grössere Verantwortung. K. H. Mandel



72

zeigt auf, wie von Psychologie und Therapie her
Hilfen geboten werden können für den Schutz der
Ehegemeinschaft.
K. Lüscher und F. Böckle behandeln das Thema
«Familie». Sie zeigen das geschichtliche Werden
der modernen Familie auf, gehen dem Verhältnis
Person - Familie - Gesellschaft unter
sozial-wissenschaftlicher und theologischer Sichtweise nach,
weisen auf aktuelle Aufgaben heutiger und
zukünftiger Familienpolitik hin. Als aktuelle
Problembereiche der Familie stellen die Autoren heraus:

die Gestaltung der innerfamiliären Beziehungen

und das Problem der Autorität; Wohnen und
Wirtschaft; Nachwuchssicherung der Gesellschaft.

3. Der Mensch und die heutige Lebensweise
Band 8 greift Grundprobleme unserer modernen
Lebenswelt auf: Leistung und Musse; Aktion und
Kontemplation. Dass es in unserer Stress- und
Freizeitgesellschaft wichtig ist, nach grundlegender

Neuorientierung zu fragen, macht der Philosoph

H. Rombach im Artikel «Leistung und Musse»

deutlich. Er weist auf, wie jenseits von Lei-
stungsverketzerung und Leistungsüberforderung
eine grundlegende Neuorientierung an elementaren

Vollzügen menschlicher Leistungen aussehen
könnte. A. Halder fragt nach den Gründen für
das gestörte Gleichgewicht von «Aktion und
Kontemplation». Mit diesem traditionellen Begriffspaar

ist auch eine Spannung der modernen
Lebensweise fassbar, deren kreisläufige Betriebsamkeit

Besinnung zu erschweren scheint. Die
Grundfrage hier ist, worauf sich eine grundlegende

Gesinnung in unserer rationellen Arbeitswelt
richten musste. Der Sozialethiker G. Brakelmann
nimmt die Arbeitswirklichkeit der neuzeitlichen
Industriewelt in den Blick und zeigt Perspektiven
sinnvoller Gestalt menschlichen Arbeitens.
Die Spannungen unserer modernen Lebenswelt
führen notwendig zu grundlegenden Fragen
menschlicher Gefährdung. Diese Gefährdungen
und deren Uberwindung im Lichte der christlichen

Botschaft kommen in Band 9 und 10 zur
Sprache: Kontingenzerfahrung und Sinnfrage;

Angst und christliches Vertrauen; Glück und
Heil; Negativität und Böses: Leiden, Krankheit,
Sterben, Trauer.
Es ist schon fast eine «Binsenwahrheit» geworden,
dass der Mensch heute seine Bedrohtheit in tiefster

Weise erlebt. Diese Bedrohtheit zeigt sich als

Ungeborgenheit, Daseinsangst, Existenzangst.
Der Mensch ist mehr und mehr vom erdrückenden

Gefühl gequält, seine ganze Existenz könnte
sinnlos sein. Ein wichtiger Faktor für diese
erschreckende, ja lähmende Situation ist die
Orientierungslosigkeit, in welche der Mensch in der
heutigen Gesellschaft hineinwächst. Denn diese

heutige komplexe Gesellschaft zerreisst den
Menschen in verschiedenste Sektoren, in denen er seine

Lebensvollzüge zu realisieren hat, ohne den
inneren Zusammenhalt dieser Vollzüge erleben zu
können. Zwar ist die Sinnfrage nicht erst heute
aufgebrochen. Döring zeigt in seinen Darlegungen,

dass in der Philosophie und den
Humanwissenschaften diese Frage immer schon mitbedacht
wurde. Aber heute erreicht sie doch eine
Zentralstellung im Erfahren des Menschen und im
Nachdenken über den Menschen.
Damit ist heute in besonderer Weise die christliche

Frohbotschaft herausgefordert. Kann diese
dem Menschen Halt und Mut geben. Falsch wäre
es, dem Menschen im Namen eines «guten Gottes»

seine existentielle Gefährdung «wegpredigen»
zu wollen. Der Mensch bleibt wegen seiner Freiheit

immer ein Gefährdeter. Er wird lernen müssen,

damit leben zu können. Aber gerade wenn
der Mensch zu dieser Grundgefährdung ewigen
Scheiternkönnens ja sagt, ist er umso offener für
eine Haltung des Vertrauens auf den rettenden
Gott. Denn mitten in der Gefährdung kann er
diesen rettenden Gott erfahren, wie sich das am
eindrücklichsten in Jesu Leben, Sterben und
Auferwecken offenbart. Der Kern solcher Erfahrung
des rettenden Gottes liegt darin, dass der Mensch
gerade in der grössten Gefährdung, der Möglichkeit

zu verzweifeln, erfährt, dass seine Freiheit
«umfangen sei von der Souveränität der Freiheit
Gottes, der das Gute will» (K. Rahner, 9,93).
Eine andere Erfahrung, die Hoffnung und Ver-



73

trauen ermöglicht, besteht darin, dass Rettung,
Heil nicht etwas nur Jenseitiges ist, sondern schon
in diese Zeitlichkeit hinein wirkt in dem, was wir
Glück nennen (G. Greshake). Hoffnung und
Vertrauen schliesslich erhalten auch Unterstützung
durch das richtige Erfassen jener Wirklichkeit, die
wir Negativität, Böses nennen. Die traditionelle
Philosophie hat wohl zu harmlos das Böse verstanden

als Fehlen des Guten. Böes ist wohl mehr,
eine aktive Kraft, das Nichtige, das Nichtende,
das Lebensbedrohende und Lebensgefährdende.
Gerade die modernen Wissenschaften der Psychologie

(und Soziologie) haben diesen Aspekt des
Bösen mit Recht in den Vordergrund gestellt.
Darum ist auch der Glaubende auf die Hilfen der
psychologischen Heilungsmethoden angewiesen,
wenn das Böse in ihm als Krankheit wirkt (Psychosen

usw.). Erst in dieser ganzheitlichen Schau ist
dann auch die christliche Lebensantwort möglich:
Vertrauen auf den Gott des Lebens in den
Grundhaltungen von Glaube, Hoffnung und Liebe (K.
Rahner) und Kampf gegen das Böse, soweit wir
das beseitigen können, weil der Christ um den
eschatologischen Sieg Gottes weiss (W. Kasper).
In diesem Gesamthorizont von Glaubensbotschaft
und Erfahrungswissenschaft kann auch eine ganz-
heitliche Sicht und Beurteilung besonders starker
Erscheinungen des Bösen entstehen, wie dies
Krankheit, Leiden, Tod, Trauer sind, in denen
menschliche Existenzbedrohung und Sinngefährdung

tiefer als sonst erlebt werden. Gerade bei
diesen Themen zeigt sich, wie bereichernd das

Gespräch zwischen Theologen und
Humanwissenschaftern sein kann. Eine Frucht dieser
Gespräche zeigt sich sicher darin, dass die Theologen,

die hier zu Wort kommen, Abstand nehmen
von einer zu raschen «Ideologisierung» von
Leiden, Krankheit, Tod, Trauer im Sinn der «Ent-
wichtigung des physischen Leidens, die heute von
vielen Christen zu Recht als unerträglich empfunden

wird» (J. Brantschen, 10, 39)- Die Beiträge
der Humanwissenschaftler zeigen entscheidende
Aspekte richtigen Verhaltens gegenüber Leiden
jeder Art: persönliche Zuwendung zum Kranken;
der Not der Sterbenden menschenwürdig und

christlich begegnen; unterscheiden zwischen
krankhafter Depression und echter Trauer. Wo
diese «natürlichen» Möglichkeiten, Leid zu
lindern, ernst genommen werden, da findet die
Glaubensbotschaft fruchtbaren Boden: «Der
Gott, der in der Person und Geschichte Jesu
erkannt sein will, ist nicht der griechische
leidensunfähige Gott, sondern der grosse Mit-Leidende,
der sich auf die Seite der leidenden Menschen
gestellt hat» (J. Brantschen, 10,43).

Teilbandy. R. Schulte: Leib und Seele; G. Greshake: Tod und
Auferstehung. 138 S. DM 22.80
Teilband6: M. Boss: Triebwelt und Personalisation; G. Con-
drau: Entwicklung und Reifung; G. Condrau: Lebensphasen -
Lebenskrisen - Lebenshilfen; F. Böckle: Geschlechterbeziehung

und Liebesfähigkeit. 160 S. DM 28.50.
Teilband 7: O. H. Pesch / F. X. Kaufmann / K. H. Mandel:
Ehe; K. Lüscher / F. Böckle: Familie. 152 S. DM 25.80.
Teilband 8: D. Knab / G. Langemeyer: Bildung; H. Rombach:

Leistung und Musse; A. Halder: Aktion und Kontemplation;

G. Brakelmann: Arbeit. 142 S. DM 24.50.
Teilband 9: H. Döring / F. X. Kaufmann: Kontingenzerfahrung

und Sinnfrage; M. Boss / K. Rahner: Angst und christliches

Vertrauen; G. Greshake: Glück und Heil; L. Oeing-Han-
hoff / W. Kasper: Negativität und Böses. 208 S. DM 36.80.
Teilband 10: H. Schipperges / E. Ringel / E. Zenger /J.B.
Brantschen: Leiden; H. Schipperges: Gesundheit - Krankheit-
Heilung; G. Condrau / H. Sporken: Sterben - Sterbebeistand;

F. Meerwein / R. Leuenberger: Trauerund Trost. 144 S.

DM 24.50.


	Wie Menschsein heute gestaltet werden kann : Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 3 (Band 5-10)

